
Государственное   бюджетное профессиональное образовательное 

учреждение   Республики Дагестан 

«Колледж экономики и предпринимательства» 

 

 

 

 

Конспект лекций для студентов направления подготовки 

по дисциплине: 

«Литература» 

 

 

Заочной формы обучения 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                   Г. Буйнакск 



67

ОГЛАВЛЕНИЕ

Введение............................................................................................... 3

Раздел 1. Теория литературы
Лекция 1. Литература как предмет истории культуры:  

исторические концепции сущности художественного  
творчества............................................................................5

Лекция 2. Слово и образ: творческая природа художественного 
содержания и формы..........................................................7

Лекция 3. Литературные стили и жанры. Стиль и принципы  
жанровой классификации литературных  
произведений.................................................................... 11

Лекция 4. Эпические жанры............................................................. 15
Лекция 5. Драматургические жанры................................................ 20
Лекция 6. Лирические и лиро-эпические жанры............................ 24

 Раздел 2. История литературы
Лекция 1. Памятники литературы традиционного Востока.......... 28
Лекция 2. Литература европейских народов в период  

разложения родового строя и зарождения  
феодальных отношений................................................... 32

Лекция 3. Литература эпохи развитого феодализма....................... 36
Лекция 4. Литература эпохи Возрождения в Италии..................... 41
Лекция 5. Литература эпохи Возрождения во Франции,  

Испании, Англии.............................................................. 45
Лекция 6. Художественные направления в литературе XVII века.....51
Лекции 7. Основные литературные направления эпохи  

европейского Просвещения (XVIII век).........................53
Лекция 8. Основные художественные направления   

в западной литературе XIX века.....................................58
Лекция 9. Возникновение и развитие литературных  

направлений ХХ в............................................................. 60



�

Введение

Конспект лекций «Теория и история литературы» необходим 
студентам-культурологам дневного отделения Владимирского госу-
дарственного университета и должен изучаться вместе с методичес-
кими указаниями по данному курсу. В конспекте лекций содержится 
первая часть курса (1 семестр обучения), цель которой заключается 
в раскрытии теоретической базы и исторического движения евро-
пейской литературы с древнейших времен до начала ХХ века.

Изучение данного курса предусматривает проведение лекцион-
ных и семинарских занятий, проверку знаний студентов по конт-
рольным вопросам (в том числе на рейтингах), а также выполнение 
студентами самостоятельных индивидуальных заданий (анализ ли-
тературных произведений в виде докладов).

Тематика лекционных занятий по дисциплине «Теория и исто-
рия литературы» соответствует тематике семинарских занятий, пос-
вящена более полному раскрытию данного курса и использует для 
примеров произведения авторов зарубежной литературы.

Весь материал разделен на два основных раздела. Первый – 
«Теория литературы», в результате изучения которого студенты 
должны:

1) знать специфику литературы как вида искусства, ее позна-
вательной, идейно-национальной и творчески-созидательной при-
роды, ее художественных образов, литературных жанров, конк-
ретно-исторических форм литературного развития, литературных 
течений, стилей;

2) приобрести навыки самостоятельного критического ана-
лиза литературоведческих концепций, выработать четкое, убеди-
тельное представление о тех или иных теоретико-литературных 
проблемах.



Второй раздел курса – «История литературы». В итоге изучения 
данного раздела студенты должны:

1) получить навыки самостоятельного анализа художественных 
литературных произведений;

2) свободно применять литературоведческие понятия для уг-
лубленного постижения и систематизации историко-литературного 
материала на основе обширного фактического материала зарубеж-
ной литературы.

Изучение курса завершается экзаменом.

 
 
 



�

Раздел 1. Теория литературы

Лекция 1. Литература как предмет истории 
культуры: исторические концепции сущности 

художественного творчества

Достижением культурного наследия человечества, безусловно, 
является литература, как сама наука о литературе, так и художест-
венные литературные произведения. Почему мы причисляем лите-
ратуру и другие науки к достижениям культуры? Чтобы ответить 
на этот вопрос, мы должны узнать, что собой представляет понятие 
«культуры».

Термин «культура» восходит к латинскому слову «culture» – воз-
делывание почвы, ее культивирование, то есть изменения природ-
ного объекта под воздействием человека и его деятельности (в от-
личие от изменений, вызванных естественными причинами). Уже 
в этом первоначальном содержании термина язык выразил важную 
особенность – единство культуры, человека и его деятельности. В 
настоящее время понятие «культура» означает исторически опреде-
ленный уровень развития общества, творческих сил и способнос-
тей человека, выраженный в типах и формах организации жизни и 
деятельности людей, а также в создаваемых ими материальных и 
духовных ценностях. 

Часть культуры – искусство и все искусствоведческие науки, в 
том числе и литературоведение, так как его предметом является ху-
дожественная словесность. Это одна из филологических наук – на-
ука о литературе. Другая филологическая наука – это наука о язы-
ке – языкознание, или лингвистика. У этих наук есть много общего: 
обе они – каждая по-своему – изучают явления словесности. Поэ-
тому на протяжении последних столетий они развивались в тесной 
связи друг с другом под общим названием «филология» (от древне-
греч. filio – люблю и logos – слово).

Мы же вплотную коснемся науки о литературе, иначе литера-
туроведения. Основные ее разделы составляют содержание науки о 
литературе – это теория литературы, история литературы и критика. 
Соответственно, со временем, мы более конкретно подойдем к этим 
разделам.



�

Итак, литературоведение – это одна из двух филологических 
наук и одна из многих искусствоведческих наук. Вместе с тем – это 
историческая наука, связанная со всеми науками об истории чело-
вечества, с их помощью стремящаяся установить закономерности 
своего предмета – истории литературы народов мира. Поэтому ли-
тературоведы на этой основе должны создавать конкретную теорию 
существенных особенностей художественного творчества, или  те-
орию искусства, его содержания и его формы. Вместе с тем, они 
должны разрабатывать и теорию художественной литературы как 
вида искусства.

Теория литературы как отдельная дисциплина литературоведе-
ния имеет свою историю развития. Первым сочинением по теории 
литературы была «Поэтика» древнегреческого философа Аристо-
теля. Ее наиболее важная часть была посвящена изучению жанра 
трагедии. С тех пор интерес к теоретическим вопросам искусствоз-
нания и литературоведения все усиливается.

В дальнейшем развитие теории литературы стало заключаться 
в усилении и углублении в ней материалистического миропонима-
ния. Первые шаги в этом направлении были сделаны еще в сере-
дине XVIII века выдающимися представителями немецкого про-
светительства – Г. Лессингом, автором «Лаокоона» и «Гамбургской 
драматургии», и Д. Дидро, автором «Парадокса об актере» и «Очер-
ка о драматургической поэзии». Позднее более углубленную и сис-
тематическую, хотя все еще непоследовательную разработку идей 
материалистического понимания искусства и литературы, дали в 
своих работах русские демократы-просветители: В.Г. Белинский, 
Н.Г. Чернышевский, Н.А. Добролюбов. Многие их положения и в 
настоящее время сохраняют свое научное значение. Также боль-
шую ценность для современной научной теории литературы пред-
ставляют литературные статьи, письма и высказывания К. Маркса, 
Ф. Энгельса, В.И. Ленина, содержащие последовательное историко-
материалистическое разъяснение некоторых важных проблем лите-
ратуроведения.

Разработка вопросов теории литературы имеет огромное значе-
ние для исторического изучения литератур различных эпох и наро-
дов. Историческое изучение литератур народов не может осущест-
вляться без применения множества общих понятий об отдельных 



�

свойствах и особенностях литературных произведений, об отде-
льных сторонах литературного процесса. Все эти понятия должны 
быть ясны и определены по своему содержанию. Без этого сама 
историко-литературная мысль окажется неясной, неотчетливой, 
запутанной. Разработку и систематизацию общих понятий лите-
ратуроведения и выполняет теория литературы. Она дает истории 
литературы инструмент для ее конкретных исследований. Если бы 
история литературы не имела теоретически обработанных общих 
понятий, она вынуждена была бы заниматься лишь описанием от-
дельных фактов. 

 Взаимодействие истории и теории всех видов искусств очень 
верно разъяснил Чернышевский. «История искусств, – писал он, – 
служит основанием теории искусства, потом теория искусства по-
могает более совершенной, более полной обработке истории его; 
лучшая обработка истории послужит дальнейшему совершенство-
ванию	 теории, и так далее, до бесконечности, … но и без теории 
предмета нет даже мысли о его истории, потому что нет понятия о 
предмете, его значении и границах».

 

Лекция 2. Слово и образ: творческая природа 
художественного содержания и формы

 Литература естественно характеризуется как словесное искус-
ство, основа которого – тот или иной национальный язык. Язык – 
явление сложное. Его важнейшее значение – коммуникация, то есть 
общение между людьми. С помощью языка люди о чем-то сообща-
ют друг другу (речь предстает как наименование предметов), де-
лятся своими суждениями (речь выступает в мыслеоформляющей 
функции), выражают свои чувства и «заражают» ими окружающих 
(экспрессивная функция речи). Все эти аспекты языка находят при-
менение в художественном творчестве. Они открывают перед лите-
ратурой необычайно широкие и совершенно уникальные познава-
тельно-эстетические возможности.

 И язык литературы не означает, что писатели, наример, переда-
ют содержание своих произведений непосредственно словами. Та-
кое представление ошибочно. Л.Н. Толстой заметил, что раскрыть, 
выразить смысл литературного произведения «непосредствен-



�

но словами никак нельзя, а можно только посредственно словами 
описывая образы, действия, положения». Подобная мысль выска-
зывалась и М. Горьким, который называл язык «первоэлементом», 
«основным орудием» в произведениях литературного творчества и 
призывал писателей с максимальным умением и точностью поль-
зоваться им при создании живых картин действительности. Язык 
литературы – это словесные образы, в которых предстают опреде-
ленные лица, события, положения, состояния, чувства, «осердечен-
ные», по выражению К.С. Станиславского, мысли.

 Обычным определением своеобразия литературы, то есть ее 
отличия от других форм познания жизни, от других идеологий, яв-
ляется указание на то, что она отражает жизнь в образах.

 Следует оговориться, что термин «образ» употребляется в 
двух значениях – в узком и широком. В узком смысле слова образом 
называют всякое выражение, придающее речи красочность; с этой 
точки зрения в строке «Горит восток зарею новой» перед нами уже 
имеется образ, то есть выражение, благодаря которому наше пред-
ставление о заре становится более конкретным, так как небо на заре 
сравнивается с пожаром («горит»). 

Понятие образа имеет и более широкое истолкование. Образом 
называют самый тип отражения жизни художником в отличие от тех 
форм отражения жизни, которые характеризуют другие идеологии, 
прежде всего науку. В таком понимании понятие образа охватывает 
не только язык, как в первом случае, о котором мы говорили, но и 
целый ряд других сторон литературного творчества.

Понятие образа в широком смысле подразумевает общие свойс-
тва искусства и литературы в целом. Литературный образ – в отли-
чие от образа других искусств – это словесный образ, образ, офор-
мленный в слове. В наиболее общей форме мы можем сказать, что 
образ – это та своеобразная форма отражения жизни, которая при-
суща искусству. Но это определение, естественно, является слиш-
ком общим, потому что в нём сказано – в чем же заключается это 
своеобразие.

Прежде чем выяснить более конкретное определение образа, 
мы раскрываем, что значение искусства состоит в том, что оно вы-
зывает у человека эстетическое отношение к жизни. «Цель и на-
значение» произведений искусства, – писал Чернышевский, – дать 



�

возможность хотя бы в некоторой степени познакомиться с прекрас-
ным в действительности людям, которые не имели возможности на-
слаждаться им на самом деле, служить напоминанием, возбуждать и 
оживлять напоминания о прекрасном в действительности».

Существенной стороной образа является, следовательно, его эс-
тетическое значение.

Теперь мы можем дать определение образа, которое вобрало бы 
в себя все те его черты, о которых мы говорили.

Образ – это конкретная и в то же время обобщенная картина 
человеческой жизни, созданная при помощи вымысла и имеющая 
эстетическое значение.

Образ – это простейшая единица художественного творчества, 
его «молекула», по строению которой мы судим о художественном 
творчестве в целом. Однако на практике мы встречаем в литерату-
ре не отдельно существующие образы, а нечто несравненно более 
сложное – литературное произведение.

Писатель создает произведение, в котором переплетается ряд 
образов, изображает взаимодействующих между собой людей, 
сложные системы событий и прочее, образующих чрезвычайно 
сложное целое. Это, естественно, вытекает из самой природы об-
разного отражения жизни: образ – это, прежде всего, конкретная 
картина человеческой жизни, объединяющая в себе самые различ-
ные ее стороны, раскрывающаяся через характеры.

Всякий же характер есть в той или иной мере обобщение, в него 
вложена идея писателя о той или иной социальной группе, типе лю-
дей и т. д. 

В своем взаимодействии характеры приводят нас к целостно-
му обобщению – к выводу, который уже не сводится ни к одному 
из характеров, а охватывает изображенную в произведении область 
жизни в ее целостности. Это основное обобщение, которое осу-
ществляется во всей системе характеров, называют основной идеей 
произведения.

Таким образом, произведение представляет собой сложное 
идейное целое, цепь обобщений писателя, ряд его наблюдений над 
действительностью, организованных единой мыслью, основной 
идеей произведения. Для того чтобы разобраться в сложности ли-
тературного произведения, нужно ясно представлять себе его стро-



10

ение, те законы, которые управляют этим строением, соотношением 
его частей, ролью, которую играют те или иные средства, использу-
емые писателем для создания конкретных картин жизни.

Основное положение, которое дает нам ключ к правильному 
пониманию всех этих вопросов – положение о единстве формы и 
содержания.

Содержание и форма – это, прежде всего, понятия соотноси-
тельные, то есть не могущие существовать одно без другого: фор-
ма является формой чего-то, иначе она бессмысленна; содержание, 
для того чтобы существовать, должно иметь форму, придающую 
ему внешнюю определенность, иначе оно не сможет проявить себя. 
Поэтому содержание и форма неразрывно связаны друг с другом. 
Содержание есть не что иное, как переход формы в содержание, и 
форма есть не что иное, как переход содержания в форму.

Что же мы можем считать содержанием и формой литературно-
го произведения?

Литературное произведение есть результат деятельности со-
знания писателя, идеологическое явление. Мы знаем, что наше 
сознание отражает действительность. При этом отражает в опреде-
ленном свете, то есть в зависимости от нашей оценки этой дейс-
твительности, от нашего к ней отношения. Содержанием сознания 
человека является сама действительность, познанная человеком, 
получившая в его восприятии ту или иную окраску. Это относится и 
к художественному творчеству: в искусстве содержанием является 
действительность, познанная и отраженная художником. Говоря о 
действительности, мы имеем в виду ту ее сторону, тот круг жизнен-
ных явлений, которые художник отобрал как материал для своего 
произведения. Этот жизненный материал, который всегда лежит в 
основе художественного произведения, называют темой.

Тема – это те круги жизненных событий, которые художник 
отобрал в действительности и на которые он стремится обратить 
внимание читателя. Но мы знаем, что в самом отборе художником 
жизненных фактов для их изображения сказывается и его оценка 
этих фактов, его мировоззрение, его идеи, относящиеся к этим фак-
там. Грубо говоря, тема – это то, что писатель изображает, идея – это 
то, что он хочет сказать об изображаемом, оценка его. Точнее идея – 
это то, что писатель говорит самим изображаемым, тем отношением 
к жизни, которое он хочет вызвать у читателя и которое может быть 
шире того, что непосредственно изображено в произведении.



11

И тема, и идея – эти два основных элемента художественного 
произведения – настолько тесно слиты друг с другом, что их не сле-
дует отрывать один от другого. Проще говорить о том, что художес-
твенное произведение имеет идейно-тематическую основу, то есть 
показывает определенную сторону жизни, идейно осмысленную ху-
дожником. Поэтому столь часто приходится сталкиваться с тем, что 
два произведения, написанные «на одну тему», весьма мало друг на 
друга похожи. Происходит это потому, что в самой постановке темы 
уже имеется идейный момент, отсюда – различный отбор материала 
в пределах данной темы, изображение различных связей явлений, 
различная их оценка и т. д.

Итак, содержание произведения – это осознанная писателем 
действительность, форма – это образы, характеры, показанные во 
всем богатстве их поступков и переживаний, т. е. в определенном 
композиционном и языковом плане. 

 

Лекция 3. Литературные стили и жанры.  
Стиль и принципы жанровой классификации 

литературных произведений

Понятие «стиль» (от древнегреч. stylos – заостренная палочка 
для писания на дощечках, покрытых воском) стало употребляться 
римскими писателями метонимически, для обозначения особеннос-
тей письменной речи у того или иного автора. В таком значении 
это слово применяется и в наше время. Многие литературоведы и 
лингвисты и сейчас полагают, что «стилем» надо называть только 
особенности словесного строя произведения.

Но еще со второй половины XVIII века тем же словом начали 
называть особенности формы и в произведениях других видов ис-
кусства – скульптуры, живописи, архитектуры. Таким образом, ус-
тановилось более широкое общеискусствоведческое значение слова 
«стиль». В этом значении его необходимо применять в теории и в ис-
тории художественной литературы, т. к. форма литературного произ-
ведения не сводится к его речевому строю, у нее есть и другие сторо-
ны – предметная изобразительность и композиция. Все эти стороны 
формы в их единстве могут обладать тем или иным стилем.



12

Есть и обратная сторона в употреблении этого слова. Некоторые 
литературоведы считают, что стиль – это свойство художественного 
произведения в его целом – в единстве его содержания и формы. 
Такое понимание неубедительно. Можно ли сказать, что какой-то 
стиль имеют характеры, которые писатель воспроизводит в образах 
своего произведения, или те стороны и отношения этих характеров, 
которыми он особенно интересуется и которые он выделяет, усили-
вает, развивает с помощью построения сюжета произведения и раз-
решения его конфликта? Конечно, нет. Содержание произведения 
во всех этих аспектах не имеет стиля. Стиль же имеет образная и 
экспрессивная форма произведения, совершенно и законченно вы-
ражающая его содержание, вполне ему соответствующая.

Форма художественных произведений обладает каким-то стилем 
именно вследствие своей образности и экспрессивности. Произве-
дение со стороны своей формы есть система образов, состоящая из 
множества различных предметных и словесных семантических де-
талей, композиционных и интонационно-синтаксических приемов, 
причем эти образные детали и приемы несут в себе ту или иную 
идейно-эмоциональную экспрессивность. Эстетическое единство 
всех образно-экспрессивных деталей формы произведения, соот-
ветствующей его содержанию, – это и есть стиль.

Совершенством и законченностью стиля отличаются в на-
ибольшей мере произведения, обладающие глубиной и ясностью 
проблематики, а тем более – исторической правдивостью идейной 
направленности.

Для того чтобы судить о стиле писателя, надо понимать законо-
мерности исторического развития национальных литератур. Очень 
важной стороной исторической жизни национальных литератур явля-
ется возникновение и смена жанров на разных стадиях их развития.

Литературные жанры (от фр. genre – род, вид) – это сложив-
шиеся в процессе развития художественной словесности виды про-
изведений.

Жанр произведения традиционно определяется по целому ряду 
признаков – содержательных и формальных, которые объединяют 
произведения одного жанра и носят относительно устойчивый, ис-
торически повторимый характер. Важнейшие из этих признаков: а) 
принадлежность произведения к тому или иному литературному 



13

роду (различаются эпические, драматургические, лирические, лиро-
эпические жанры); б) стихотворная или прозаическая речь произве-
дения (так, в устном народном эпосе есть стихотворная форма – пес-
ня и прозаическая – сказка; в литературном эпосе соответственно 
поэма и рассказ, повесть); в) различия в объеме произведений (так, 
песня-былина и эпопея – это малая и большая стихотворные формы; 
рассказ и повесть – малая и средняя прозаические формы).

В драматургии, во многих лирических и некоторых эпических 
жанрах, жанровое деление традиционно связано также с пафосом 
произведений. Например, трагедия пронизана трагическим пафо-
сом, комедия – сатирическим или юмористическим, сатира – сати-
рическим, ода – героическим.

Наряду со всеми этими признаками жанров для характеристики 
произведения важны жанровые особенности содержания, заключа-
ющиеся в некоторых общих свойствах его проблематики.

Еще на поздней стадии развития первобытнообщинного строя 
и далее в эпоху первоначального формирования государственной 
жизни сначала в устном народном творчестве, а затем и в художес-
твенной литературе большее значение имели произведения с наци-
онально-исторической проблематикой. В таких произведениях ин-
терес певцов и сказителей, а потом и писателей, сосредотачивался 
на событиях, в которых решалась историческая судьба народов и 
государств и в которых огромное значение имела действительность 
отдельных выдающихся личностей, берущих на себя инициативу в 
осуществлении защиты или иных национальных интересов. Позд-
нее, когда у разных народов уже сложился классово-государствен-
ный строй жизни, глубоко антагонистический по своей сущности 
и вызывающий идейные противоречия, в литературе возникла но-
вая нравоописательная проблематика. Она заключалась в том, что 
писатели обращали преимущественное внимание на определенный 
гражданский или социально-бытовой уклад жизни общества или 
отдельных ее слоев и выражали в своих произведениях его идейное 
отрицание или утверждение.

Еще позднее, с разложением феодализма и началом формиро-
вания буржуазных отношений, в литературе разных народов поя-
вились произведения, получившие название романов и новелл. При 
различии объема, это произведения, романические по проблемати-



14

ке. Особенность этой проблематики в том, что внимание писателей 
было направлено на жизнь и судьбу отдельной личности, на разви-
тие ее характера в столкновении с окружающей средой. Произве-
дения с такой проблематикой в дальнейшем получали все большее 
значение и развитие.

Таким образом, произведения по общим особенностям своей 
проблематики могут быть отнесены, в основном, к одной из этих 
трех больших жанровых групп. В индивидуальном творчестве пи-
сателей и в литературе разных направлений всегда возникает какое-
то соотношение жанров, какая-то их система. А с возникновением 
литературных направлений система жанров становилась предметом 
активного теоретического осмысления и обоснования. Так, поэти-
кой классицизма различались высокие, средние и низкие жанры, 
причем каждому из них предписывался определенный герой: на-
пример, «благородного» происхождения в трагедии и «низкого» в 
комедии. Жанр понимался как некое регламентированное содержа-
тельно-формальное единство, как норма, которой должен следовать 
писатель.

В дальнейшем рационалистическую систему жанров класси-
цизма разрушили сентименталисты и романтики. Романтизм вы-
двинул в противовес классицизму такие жанры, которые давали 
большой простор выражению субъективных переживаний. Клас-
сицистическая ода, героическая поэма, трагедия, сатира уступили 
место элегии, балладе, лиро-эпической романической поэме. Од-
нако эти жанры романтизма по-своему были также не свободны от 
нормативности.

Подлинное освобождение от жанрового регламента стало 
возможным лишь с развитием реализма, где оно было связано с 
преодолением субъективной односторонности в самом творчест-
ве. В реалистической литературе, подчиняющей развитие харак-
теров обстоятельствам в их исторической конкретности, следо-
вание традиции жанра могло осуществляться гораздо свободнее. 
Во всех европейских литературах XIX века происходит своеоб-
разная перестройка жанровой системы. Жанры стали восприни-
маться как эстетически равноценные и открытые для творческого 
поиска типы произведений. Такой подход к жанрам свойственен 
и нашему времени. 



15

Лекция 4. Эпические жанры

Термин «эпос» имеет два значения. В историко-литературном 
смысле эпосом называют народные поэмы и сказки. В теоретичес-
ком смысле это жанр, основной чертой которого является разверну-
тое изображение человеческих характеров. В дальнейшем мы будем 
использовать понятие «эпос» в теоретическом смысле. В переводе 
в греческого термин «эпос» означает «слово», в отличие от «лири-
ки» (лира – музыкальный инструмент) и «драмы» (от греч. – дейс-
твие). В отличие от лирики, выражающей переживания, и драмы, 
где персонажи непосредственно действуют на сцене, эпос представ-
ляет собой повествовательный жанр, в котором рассказывается о 
жизненном пути человека, обрисовываются события, в которых он 
участвует, поступки, которые он совершает, показываются взаимо-
отношения людей друг с другом.

Образы тоже имеют различия в разных жанрах. Так, от лири-
ческого образа, сосредоточенного на изображении лишь отдельного 
переживания, образ эпический отличается именно своей многосто-
ронностью, от драматургического образа тем, что человек изобра-
жается в рассказе о нем, а не в его самостоятельном действии на 
сцене.

В классификации жанровых форм в литературном эпосе очень 
важны различия в объеме произведений. Наряду с малой (рассказ) 
и средней (повесть) прозаическими формами выделяют большую 
эпическую форму, которую часто называют романом. Название это 
не точно, так как роман заключает в себе особое «романическое» со-
держание, а в большой эпической форме может выражаться и наци-
онально-историческое, и нравоописательное содержание. На ранней 
стадии развития эпоса в нем возникали национально-исторические 
жанры, в которых личность показана в ее активном участии в собы-
тиях национальной жизни (например, картины войн, революций). 
В характерах главных героев подчеркнуты общеколлективные на-
циональные интересы и идеалы.

Героическая народная песня принадлежит к древнейшим жан-
рам этой группы. Историческое предание в этом повествовании 
долгое время было тесно переплетено с мифологическими мотиви-
ровками событий. В тесной преемственной связи с литературными 
обработками народных героических песен, в особенности связан-



16

ных с именем Гомера, возникла героическая поэма как литературный 
жанр. Эта связь обнаруживается в выборе сюжетов, и в принципах 
гиперболического изображения героя, и в объективном тоне повес-
твования. Однако многие героические литературные поэмы, будучи 
явлением личного творчества, уступают народному эпосу в свеже-
сти и непосредственности миропонимания, а поэмы классицизма 
откровенно подражательны. В литературной прозе национально-
историческая проблематика раскрывалась, прежде всего, в повес-
тях, отражавших реальные исторические события («Слово о полку 
Игореве»). В новой литературе в героической повести появляется 
вымышленный герой («Тарас Бульба»). Жанры национально-исто-
рического эпоса успешно развивались в литературе социалисти-
ческого реализма. Это ярко раскрывается в поэмах – «В.И. Ленин» 
В. В. Маяковского, «Василий Теркин» А. Т. Твардовского, а также 
в повестях и рассказах (например, «Судьба человека» М. А. Шоло-
хова). Воспевая героические подвиги современности, эти писатели 
при изображении героя отказываются от наивного в наше время ги-
перболического стиля.

Позднее в эпосе стали развиваться нравоописательные жан-
ры. В них изображается относительно устойчивое состояние всего 
общества или какой-то отдельной социальной среды. И это состо-
яние всегда оценивается автором; нравоописательные произведе-
ния пронизаны пафосом идейного утверждения или отрицания. 
Характеры в нравоописании подчеркнуто «репрезентативны», его 
герои – представители своей среды, воплощение ее недостатков 
или достоинств. Поэтому и сюжеты произведений обычно строят-
ся не на развитии какого-то принципиально идейного конфликта 
между героем и средой, эти конфликты часто случайны и созданы 
только для того, чтобы лучше и ярче показать сущность граждан-
ского или бытового состояния среды («Повесть о том, как поссо-
рились Иван Иванович с Иваном Никифоровичем» Н. В. Гоголя). 
Нравоописательные жанры возникают еще в фольклоре. В сати-
рических, бытовых сказках, в лиро-эпическом жанре басни уже 
оформился принцип нравоописательной типизации, в персонаже 
подчеркнуты какие-то устойчивые нравственные качества. В ан-
тичной литературе одним из ранних нравоописательных произве-
дений была поэма Гесиода «Труды и дни». В античной литературе 



17

возникает и нравоописательный жанр идиллии (греч. – картина, 
вид). В стихотворных идиллиях Феокрита утверждалась прелесть 
патриархальной пастушеской жизни на лоне природы.

В средневековой и ренессансной литературе нравоописатель-
ные сатирические жанры получили большое распространение. В 
них часто в развитых сюжетах изображались и высмеивались раз-
личные нравственные пороки старого феодального общества («Пох-
вала глупости» Эразма Роттердамского).

Достижения критического реализма XIX века придали новое 
качество нравоописательной проблематике. В русской классической 
литературе эта проблематика объединяет многие эпические жанры. 
Часто им свойственна свободная «панорамная» композиция (поэма 
Н. А. Некрасова «Кому на Руси жить хорошо»). И в современной со-
ветской прозе создаются нравоописательные повести («Двенадцать 
стульев» Ильфа и Петрова), рассказы («За тремя волками» В. Бело-
ва), поэмы («Страна Муравия» А. Т. Твардовского).

В отличие от нравоописательных произведений в романичес-
ких жанрах изображение социальной среды, того или иного состо-
яния общества – лишь фон, на котором раскрывается главное для 
автора – развитие характера отдельной личности в ее отношениях 
со средой. Характеры здесь изображаются в их внешнем или внут-
реннем становлении, развитии. Поэтому и сюжеты подчинены раз-
витию конфликтов между героями, они мотивируют внутреннее из-
менение характеров.

Романическая жанровая проблематика была намечена еще в 
народной «волшебной» сказке, повествующей о судьбе одного че-
ловека, отбившегося от племени и достигающего личных целей с 
помощью различных чудесных сил. Романическая проблематика 
объединяет целую группу жанров, ведущим из которых является 
роман – значительный по масштабам сюжета. Само слово «роман» 
обозначало в средневековой Европе повествовательные произве-
дения на романских языках; ретроспективно романами стали на-
зываться и некоторые повествовательные произведения античной 
художественной среды. Возникший в эллинистическую эпоху ан-
тичный роман («Эфиопика» Гелиодора и другие) своим вымыш-
ленным любовно-приключенческим сюжетом отличался от эпоса, 
опирающегося на мифологию и исторические предания. Сочетание 



18

любовного и приключенческого элементов характерно и для ры-
царского романа, популярного в средневековой Европе («Тристан 
и Изольда»). Романическая проблематика приобретает в эпоху Воз-
рождения новое качество. Появляется новелла – тип романического 
рассказа, который часто рассматривают как форму, подготовившую 
роман («Декамерон» Дж. Боккаччо).

В XVI – XVIII веках оформляется плутовской роман («История 
Жиль Блаза» А. Лесажа). Его тема – восхождение инициативного 
человека из низших сословий по социальной лестнице. Плутовской 
роман широко осваивает стихию частной жизни и интересен конк-
ретным воссозданием обычных житейских ситуаций. В XVIII веке 
складывается такая важная черта романа, как изображение характе-
ра во внутреннем развитии и связанный с ним психологизм («Новая 
Элоиза» Ж. Руссо). 

Начиная с XVIII века роман становится одним из ведущих ли-
тературных жанров. В эпоху реализма роман обретает наибольшее 
сюжетное разнообразие, освобождаясь от накопленных традиций 
и разрабатывая новые. Конфликт личности с окружающей средой 
выявлял разлад между стремлениями личности к идеалу и невоз-
можностью его достижения. Конфликт объединяет такие произве-
дения, как «Страдания молодого Вертера» И. Гете, «Утраченные 
иллюзии» О. де Бальзака, «Герой нашего времени» М. В. Лермон-
това, «Анна Каренина» Л. Толстого, «Преступление и наказание» 
Ф. М. Достоевского.

В декадентском романе XX века подобный конфликт ока-
зывается безысходным и часто приобретает глубоко пессимис-
тическую интерпретацию. Так, в романах Ф. Кафки «Замок», 
«Процесс» сама личность оказывается духовно бесплодной и не-
способной к борьбе.

От романа отличается романическая повесть (меньшая по сю-
жетным масштабам). К специфическим особенностям повести отно-
сятся преобладание хроникального начала в сюжете, а также ощути-
мость голоса повествователя (повести «Дубровский» А. С. Пушкина, 
«Казаки» Л. Толстого, «Детство», «В людях» М. Горького). В рома-
нической поэме эпичность сочетается с лирической медитацией ав-
тора. Искусство такого повествования берет начало от ренессанских 



19

поэм Л. Ариосто «Неистовый Роланд», Т. Тассо «Освобожденный 
Иерусалим», по основному сюжету напоминающих героические, но 
повествующих, прежде всего, о любовных приключениях. Расцвет 
романической поэмы наступает в эпоху романтизма. Создается тип 
«байронической» поэмы с центральным конфликтом между геро-
ем и неудовлетворяющим его обществом, от которого герой тщет-
но ищет спасения в экзотике патриархальной жизни («Дон Жуан» 
Дж. Байрона, «Евгений Онегин» А. С. Пушкина). 

Свои особенности построения имеет малая эпическая форма – 
рассказ. Небольшая по размеру повесть еще не была собственно 
рассказом, так как в ней преобладала событийно-насыщенная «ат-
мосфера». Выделяют различные по организации сюжета разновид-
ности рассказа. Рассказ с динамичным сюжетом, неожиданными, 
острыми сюжетными поворотами и развязкой обычно называют 
новеллой. Образцом новеллы часто считаются произведения Д. Бок-
каччо «Декамерон». Наряду с рассказом-новеллой можно выделить 
очерк –описательно-повествовательный рассказ, имеющий обычно 
нравоописательную проблематику. Сюжет в очерке играет мень-
шую роль, чем диалог, описание обстановки, авторское отступле-
ние. Жанровая специфика очерка более четко обнаруживается в 
его композиции, по преимуществу описательной и гораздо более 
свободной, чем в новелле и романической повести. Часто очерки 
объединяются в циклы, и в этом случае единство цикла возникает 
не из их тематической близости, а из единства идейной проблемы 
(«Записки охотника» И. С. Тургенева). В литературе очерк получает 
теоретическое признание в 40-х годах XIX века, когда он оформ-
ляется как типично нравоописательный жанр, получивший назва-
ние «физиологии». В таких очерках писатели русской «натуральной 
школы» решали задачи демократизации литературы. Таковы «Пе-
тербургские углы» Н. Некрасова, «Петербургские шарманщики» Д. 
Григорьева, «Уральский казак» В. Даля. Нового взлета нравоописа-
тельный очерк достигает в русской литературе (1860 – 1870-е годы) 
в творчестве М. Салтыкова-Щедрина, Г. Успенского, В. Слепцова. 
В советской литературе успешно развивался «деревенский» очерк 
(В. Овечкин, Е. Дорош и др.) 



20

Лекция 5. Драматургические жанры

Деление драматургии на жанры связано с пафосом пьесы: тра-
гическим в трагедии, сатирическим в комедии, драматургическим в 
драме. Однако пафос является не исходной, но как бы производной 
стороной идейного содержания произведения, так как он вытекает 
из сущности порождающего его конфликта. Поэтому начинать ана-
лиз драматургических жанров следует с вопроса о различной при-
роде конфликта в трагедии, драме, комедии.

Важнейшими жанровыми признаками в драматургии (как и в 
эпосе) являются особенности жанровой проблематики – националь-
но-исторической, нравоописательной, романической.

Жанровые формы в драматургии различаются по таким при-
знакам, как стихотворная или прозаическая речь пьесы, ее объем. 
Обычно объем произведения соотнесен со временем его сценичес-
кого представления, но возможны пьесы малой формы («Маленькие 
трагедии» А. С. Пушкина и др.).

Трагический пафос может возникнуть в содержании произведе-
ний всех родов. Трагедия – это жанр драматургии. Здесь конфликт 
между личными стремлениями и сверхличными «законами» жизни 
происходит в сознании главного героя, и весь сюжет пьесы созда-
ется для развития и разрешения этого конфликта. Герой трагедии 
находится в состоянии конфликта не только с другими персонажа-
ми – он борется, прежде всего, с самим собой, переживая глубокие 
страдания. Трагедия заканчивается обычно гибелью героя, хотя, как 
правильно писал Белинский, «сущность трагического не в кровавой 
развязке». Его сущность в самом конфликте. Бывают же трагедии, 
где герои не гибнут. («Сид» П. Корнеля, «Царь Федор Иванович» 
А.К. Толстого).

Истоки трагедии уводят в античный фольклор, где песни-дифи-
рамбы исполнялись во время представлений гибели и воскрешения 
Диониса. В V веке до нашей эры в творчестве Эсхила, Софокла, Ев-
рипида трагедия становится драматическим произведением с сюже-
том из человеческой жизни, но та большая роль, которая отводится 
в трагедии хору, указывает на ее связь с обрядом. «Музой» трагедии 
у греков была Мельпомена. Постепенно основой спектакля стано-



21

вится игра актеров. Новый расцвет трагедии связан с английским 
Возрождением, особенно с творчеством В. Шекспира. Раскры-
вая трагические конфликты, Шекспир не чуждается комического 
(«фальстафовский» фон в «Генрихе IV» и «Генрихе V»). Трагедии 
Шекспира отличает также свобода композиции и речевой органи-
зации.

 В отличие от шекспировской, трагедии французского класси-
цизма П. Корнеля и Ж. Расина написаны по строгим «правилам»: 
в пять актов, с соблюдением единства действия, времени и места, 
александрическим стихом. В литературе Просвещения еще под-
держивались формальные традиции трагедии классицизма. Вос-
питанный на творчестве Корнеля и Расина, Вольтер не признавал 
«дикаря» Шекспира, хотя и восхищался его глубиной. Романтизм 
освободил трагедию от сковывающих ее «правил». В России клас-
сицистическая трагедия XVIII века А. Сумарокова, Я. Княжнина, 
В. Озерова, написанная по строгим правилам, александрийским 
стихом, была коренным образом преобразована А. С. Пушкиным. 
Свободная композиция «Бориса Годунова», полифонизм речевой 
структуры соответствуют глубокому реализму трагедии. Начиная 
со второй половины XVIII века, трагедия постепенно уступает 
место драме. В современной драматургии трагедия сравнительно 
редкое явление.

Из всех жанров драматургии драма – самый разнообразный по 
тематике жанр. Основное отличие драмы от трагедии – в сущности 
того конфликта, на котором она всецело строится. Если трагический 
пафос проистекает из непреодолимого противоречия в душе героя, 
то пафос драматизма, которым пронизана драма, порождает столк-
новение персонажей с такими силами жизни, которые противостоят 
им извне. Однако конфликт в драме может приводить к страданиям, 
а иногда и к гибели героя (например, сопоставить трагедию А. Ос-
тровского «Гроза» и драму «Бесприданница»). Конфликты в драме, 
также как и в трагедии, могут быть и национально-историческими, и 
социально-бытовыми, и романическими. Теоретическое осознание 
жанра драмы проходит во второй половине XVIII века. До того вре-
мени различались лишь трагедия и комедия. В середине XVIII ве-
ка классификация драматургических жанров пополнилась новым, 



22

«средним» жанром драмы. Идеологов просветительского движения 
(Г. Лессинга, Д. Дидро, П. Бомарше) не удовлетворяла классицис-
тическая теория трагедии и комедии. Сначала в Англии, а потом во 
Франции и Германии появляются пьесы, жанровые обозначения ко-
торых подчеркивают их новаторский характер: «мещанская драма» 
Дж. Лило, «серьезный драматический жанр» Д. Дидро, «мещанская 
трагедия» Г. Лессинга.

Героями этих романических драм были «добродетельные» 
представители третьего сословия, нравственная высота убеж-
дений которых раскрывалась обычно в ходе любовной интриги. 
Подлинный расцвет этого жанра наступает значительно позднее – 
во второй половине XIX – начале XX веков (на западе – Г. Ибсен, 
М. Метерлинк, Г. Гауптман, Б. Шоу и др.; в России – А. Островс-
кий, А. П. Чехов, М. Горький, Л. Андреев и др.). К концу XIX века 
в драме возрастает значение общей «атмосферы» жизни, что ведет 
к подчеркнутой двуплановости сюжетного конфликта, к обяза-
тельной соотнесенности частного и общего идейного конфликтов. 
Основоположником западной интеллектуальной драмы счита-
ют Б. Шоу. Но предельного обнажения идеи в драме достигает 
Б. Брехт. Пьесы Брехта – своего рода притчи, нравоучения, нраво-
описательные по своей проблематике, доказывающие на конкрет-
ном примере важность для человека верного, трезвого взгляда на 
жизнь. В современной драматургии социалистического реализма 
получили широкое развитие героические драмы, изображающие 
события Октябрьской революции, гражданской, а позднее – Вели-
кой Отечественной войн (Б. Лавренев, Л. Леонов, Н. Погодин). Не 
меньшее значение имеют и социально-бытовые драмы, изобража-
ющие столкновение старого и нового в сознании советских людей 
(А. Арбузов, Л. Зорин и др.).

Комедия – это пьеса, исполненная юмористического и сатири-
ческого пафоса. Такой пафос порожден комическими противоре-
чиями воссоздаваемых характеров, проявлением их общественной 
деградации. В комедии противоречия раскрываются с помощью 
сюжетных конфликтов, часто основанных на случайности. В ко-
медии нет развития характеров, обычного для трагедии и драмы. 
Изображение внутренней несостоятельности, нелепости, неполно-



23

ценности комических характеров, их сатирическое или юмористи-
ческое отрицание – такова основная идейная направленность ко-
медии. Глубокий комизм характеров обычно является симптомом 
отрицательных явлений в жизни общества («Клоп» В. Маяковско-
го). По своей жанровой проблематике комедия – нравоописатель-
ный жанр. Комедиограф стремится раскрыть комизм характеров 
более ярко и для этого обычно прибегает к гиперболе и гротеску. 
Комедия не чуждается фарсовых положений, а иногда и клоунады; 
особенно изобилует этим водевиль – небольшая по объему пьеса 
«легкого» содержания, с танцами и пением. Важнейшее средство 
раскрытия комизма характером – речь персонажей (Хлестаков в 
гоголевском «Ревизоре»). Свое название жанр комедии получил 
в Древней Греции от песен «толпы», веселящейся после обрядо-
вых представлений. Зачинателем комедии как литературного жан-
ра был Аристофан (к. V – н. II в. до н.э.). В его комедии большая 
роль принадлежит хору; композиционные приемы и стиль пароди-
руют трагедийные. Комедия у греков имела свою «музу» – Талию. 
Римские комедии  осваивали семейно-бытовую сторону жизни, 
изобилующую комическими положениями в сюжете (Теренций, 
Плавий). Господствующая роль в сюжете – слуги. В литературе 
классицизма, теоретики которого подчеркивали воспитательную, 
дидактическую направленность таких пьес, комедия считалась, 
хотя и «низким», но очень важным жанром. В отличие от трагедии, 
она отражала быт и нравы своего времени. В комедиях Ж.-Б. Мо-
льера создана целая галерея жизненно достоверных комических 
типов. Свойственный комедии классицизма нарочитый схематизм 
типизации, отмеченный А. С. Пушкиным, преодолевается после-
дующим развитием комедии в эпоху Просвещения (П. Бомарше, 
Гольдони), в особенности в эпоху критического реализма. Одно-
временно в комедии усиливается тенденция демократизма, со-
циальной сатиры. В русской литературе вершинами комедийно-
го творчества являются комедии А. С. Грибоедова, Н. В. Гоголя, 
А. Н. Островского. В советской комедии наряду с сатирической 
комедией, широко использующей гротеск и фантастику (В. Мая-
ковский, Е. Шварц, М. Булгаков), распространена юмористическая 
бытовая комедия (В. Шкваркин, Л. Зорин, А. Софронов и др.).



24

Лекция 6. Лирические и лиро-эпические жанры

Лирические жанры. Своеобразие лирики состоит в том, что в 
ней на первый план выдвигается внутренний мир поэта, его пережи-
вания, которые могут отражать в себе и явления внешнего мира. Но 
переживание в лирике может быть предметом типологии в другом 
отношении. Как в эпосе и драме, в лирике могут быть прослежены 
различия в жанровой проблематике – национально-исторической, 
нравоописательной, романической, которые проявляются через ти-
пизацию самого переживания поэта. 

Эмоциональной выразительности лирики соответствует такая 
сторона ее формы, как стихотворная речь. Обычно лирическое про-
изведение – это стихотворение, и его ритмико-строфическая компо-
зиция является важнейшим средством раскрытия содержания. Тра-
диционные разновидности такой композиции – элегический дистих, 
сонет, триолет; в восточной поэзии – газель, рубаи и другие, пред-
ставляют собой жанровые формы лирики, которые могут выражать 
различное содержание. 

Стороной жанровой формы выступает и сам объем стихотворе-
ния. Наряду с небольшим объемом произведения (эпиграмма, эпи-
тафия, мадригал) в лирике выделяется средняя форма описательно-
медитативных жанров – ода, сатира, иногда элегия. Есть также и 
большая форма медитативной лирики – так называемая лирическая 
поэма («Флейта-позвоночник» В.Маяковского). Жанровое значение 
может также иметь связь стихотворения с пением (романс), т. к. 
жанры литературной лирики формировались на основе народной 
лирической песни.

Ода – стихотворение, выражающее восторженные чувства, 
которые возбуждает в поэте какой-то значительный предмет (лич-
ность великого человека, историческое событие и пр.). Жанровая 
проблематика в оде может быть национально-исторической и нра-
воописательной. Национально-исторические оды в русской лите-
ратуре писали поэты-классицисты – М. В. Ломоносов, Г. Р. Держа-
вин, а также поэты революционного романтизма – А. С. Пушкин, 
К. Ф. Рылеев и другие. Нравоописательная жанровая проблемати-
ка характерна для стихотворений М. В. Ломоносова, посвященных 
Елизавете. Прообразом оды в обрядовой хоровой лирике была тор-



25

жественная хвалебная песнь в честь богов – гимн у древних греков 
(была особая «муза» гимнов – Полигимния). Слово «ода» (древне-
греч. ode – песнь) лишь постепенно стало названием особого жанра. 
Античные лирики, Пиндар и Гораций, оказали наибольшее влияние 
на европейскую оду. Им подражали поэты классицизма Малерб и 
Буало, в России – М. В. Ломоносов, А. П. Сумароков. Классицисты 
относили оду к высоким жанрам и придерживались определенных 
правил при ее написании.

Композиция оды должна была отличаться «беспорядком», за 
которым скрывалась строгая логика, язык должен был быть «ук-
рашен» мифологическими образами, тропами, риторическими фи-
гурами, всеми приемами риторической речи, строфика – выраже-
на по определенной схеме. Русская ода, по примеру Ломоносова, 
писалась четырехстопным ямбом и десятистрочными строфами. С 
упадком классицизма начинается разрушение оды как норматив-
ного жанра. В русской поэзии Державин вводит в оду юмористи-
ческие мотивы, слова «низкого штиля» (ода «Фелица»). Ода стано-
вится мишенью язвительной критики сентименталистов и охотно 
ими пародируется.

Сатира как жанр лирики – стихотворение, выражающее не-
годование, возмущение поэта отрицательными сторонами жизни 
общества. Сатира нравоописательна по жанровой проблематике; 
поэт в ней как бы «рупор» передовой части общества, озабочен-
ный отрицательным его состоянием. Основателем русской сатиры 
был А. Д. Кантемир. Как жанр сатира оформляется в римской ли-
тературе (Гораций, Персий, Ювенал). Римскую сатиру возрождали 
классицисты (А. Д. Кантемир, А. П. Сумароков), а позднее поэты 
революционного романтизма (К. Ф. Рылеев, А. С. Пушкин), приме-
нявшие александрийский стих. С развитием реализма в литературе 
основной формой становятся стихотворения, не подчиняющиеся 
каким-либо стилевым нормам в своей композиции, ритмике, объеме 
(«Нравственный человек» Н. А. Некрасова, «Прозаседавшиеся» 
В. Маяковского). 

Элегия – стихотворение, исполненное грусти, неудовлетво-
ренности жизнью. Элегия может быть различной по проблематике, 
например, нравоописательной – выражать скорбь о гражданском 
состоянии общества («Властителям и судьям» Г. Д. Державина, 



26

«Дума» М. Ю. Лермонтова, «Элегия» Н. А. Некрасова). Но эле-
гия может быть и выражением глубокой неудовлетворенности 
личной жизнью поэта, вызванной какими-то тяжелыми переме-
нами (романические элегии – «Вечер» В. А. Жуковского, «Для 
берегов отчизны дальней» А. С. Пушкина, «И скучно и грустно» 
М. Ю. Лермонтова и др.). Элегия произошла от древнегречес-
кой похоронной песни. Но само слово «элегия» первоначально 
указывало на определенную стихотворную форму – элегичес-
кий дистих. В древнегреческой поэзии (Мимнерф) и римской 
(Тибулл, Проперций, Овидий) элегия была преимущественно 
любовной по своей тематике. Классицисты проявляли интерес 
к элегии как к античному жанру, но настоящий расцвет элегии 
связан с романтизмом, одним из мотивов которого была «миро-
вая скорбь». Обычным размером элегии был ямб. В романти-
ческой элегии создается специфический элегический стиль со 
своим устойчивым поэтическим «словарем». Но постепенно эта 
традиция преодолевается, содержание и стиль элегии обретают 
большее разнообразие.

Эпиграмма, эпитафия, мадригал – малые формы лирики. В 
истории литературы известны широкое (древнегреческое) и уз-
кое (позднейшее) значения эпиграммы. Древнегреческая эпиг-
рамма ведет свое начало от надписей на предметах культа (алта-
рях, треножниках). Видом эпиграммы была эпитафия – надпись 
на надгробии. Эпиграмма могла заключать в себе описание ка-
кого-нибудь предмета или лица, поучение, насмешку, излияние 
любовного чувства. Но всегда от нее требовалась емкость мысли 
при лаконизме формы. Второе – узкое значение эпиграммы, за-
крепившееся за ней с I века н.э., – короткое юмористическое или 
сатирическое остроумное стихотворение, чаще всего высмеива-
ющее определенное лицо. Блестящими эпиграммистами были 
А. С. Пушкин, М. Ю. Лермонтов, Д. Минаев. В советской поэ-
зии мастера этого жанра – С. Маршак, А. Архангельский и др. 
Антипод эпиграммы (в узком значении слова) – мадригал, ко-
роткое полушутливое стихотворение комплиментарного харак-
тера (обращенное к даме). Мадригал был популярен в русской 
поэзии конца XVIII – начала XIX века.



27

Лиро-эпические жанры. Сочетание лирической медитации и 
эпического повествования нередко встречается в произведениях 
разных жанров (например, в романтической поэме). Но есть жанры, 
природа которых всегда лиро-эпична.

Басня – это нравоописательный жанр, заключающий в себе 
краткое аллегорическое повествование и вытекающее из него поу-
чение; взаимосвязь поучения с сюжетом басни и составляет ее лиро-
эпическую основу. Басня – древнейший фольклорный жанр, очень 
близкий по системе своих персонажей, которыми обычно выступают 
животные, к назидательному сюжету к сказке о животных. Начало 
литературной басни связано с именем древнегреческого баснописца 
Эзопа. В медленной эволюции басни можно отметить разрастание 
ее сюжета, превращающегося у Ж. де Лафонтена и И. Крылова в 
живую картинку. Басни пишутся и в стихах, и в прозе (Д. Лессинг, 
М. Е. Салтыков-Щедрин). В русской литературе, начиная с Сумаро-
кова, постоянный размер басни – вольный, разностопный ямб. Басня 
часто используется как оружие сатиры (Д. Бедный, С. Михалков). 

Баллада – небольшое стихотворное сюжетное произведение, 
в котором пронизано лиризмом само повествование. В отличие от 
басни, где можно выделить лирическую («мораль») и эпическую 
(сюжет) части, баллада представляет нерасторжимое слияние ли-
рического и эпического начал. Особенность баллады – необычное, 
яркое событие, положенное в основу баллады («Сын артиллериста» 
К. Симонова), а также композиционные и стилистические средства: 
быстрая смена событий, повторение строк, сама стихотворная фор-
ма. Жанровая проблематика в балладе может быть национально-ис-
торической («Василий Шибанов» А. К. Толстого, «Синие гусары» 
Н. Асеева) и романической («Людмила», «Иванов вечер» В. Жуков-
ского). Лиро-эпической балладе предшествовала хороводная песнь 
в романской поэзии средневековья (от позднелат. ballо – плясать). 
Расцвет баллады связан с поэзией романтиков, противопоставляю-
щих «народную» балладу античным жанрам классицизма (И. В. Ге-
те, И. Ф. Шиллер, Дж. Макферсон, В. Скотт, В. А. Жуковский, 
А. С. Пушкин, М. Ю. Лермонтов). В национально-историческом 
жанре много писал А. К. Толстой. В советской поэзии известны 
баллады Н. Тихонова, С. Есенина, А. Суркова и др. 



28

 Раздел 2. История литературы

Лекция 1. Памятники литературы традиционного 
Востока

А. Фирдоуси. Поэма «Шах – Наме». 
 Культурным всемирно известным достоянием является произ-

ведение А. Фирдоуси «Шах-Наме».
Поэт, взявший себе псевдоним «Фирдоуси», что означает 

«райский», жил и творил в восточном Иране. В государстве Са-
манидов творила плеяда замечательных поэтов, развивших лири-
ку философского (поэзия Шахида Балхи, V в. н.э.) и любовного 
характера, совмещающих призыв к полнокровной жизни со все-
ми ее радостями (поэзия великого Рудаки, ок. 860 – 941). Особое 
распространение в X веке получило сведение древних иранских 
мифов и героических сказаний в специальные сборники, носив-
шие название «Шах-Наме» («Книга о шахах»). В течение X века 
на языке дари было составлено три прозаических свода «Шах-
Наме», носившие полуисторический-полухудожественный ха-
рактер и не оказывавшие должного эстетического воздействия. В 
то время уже созрела потребность создания истинно поэтических 
произведений о героическом прошлом. И Абдулькасим Фирдоуси 
создал гениальную эпопею «Шах-Наме» – венец всей персидской 
и таджикской поэзии. Сам Фирдоуси родился где-то около 943 
года в семье обедневшего представителя полупатриархальной-
полуфеодальной знати. В 994 году Фирдоуси закончил первую, 
неполную редакцию своего произведения, над которым трудился 
около 20 лет и лишь в старости получил вознаграждение за свой 
поистине титанический труд. «Шах-Наме» – огромная стихот-
ворная эпопея, содержащая 55 тысяч бейтов. Композиция «Шах-
Наме» такова: поэма состоит из описаний пятидесяти царство-
ваний, начиная от царей легендарных и заканчивая личностями 
историческими. «Шах-Наме» состоит из 16 разделов, в которые 
автор включил самостоятельные поэмы героического или роман-
тического плана, нередко весьма крупные по объему («Рустам и 
Сухраб», «Сиявуш»). 



29

Исследователи делят «Шах-Наме» на три части: мифологичес-
кую (до появления богатырей), героическую (до Искандера) и исто-
рическую.

Каждый раздел предваряется тронной речью, как, например, 
речь Бахрама Гура. В этом обращении к великим мира сего и прос-
тым людям вступающий на престол властелин сообщает о своей бу-
дущей политической программе. В заключительной части каждого 
раздела поэт устами умирающего шаха излагает предсмертное за-
вещание – наставление наследнику. Книги о царствованиях и вклю-
ченные в них поэмы имеют обязательные зачины и концовки. Ха-
рактерно то, что Фирдоуси непосредственно за словословием богу 
помещает похвалу разуму. 

Вся эпопея Фирдоуси пронизана одной, главной философской 
идеей – это борьба добра против зла. Иранцы в «Шах-Наме» оли-
цетворяют доброе начало, их враги – злое. 

Основная мысль «Шах-Наме» – прославление родной страны, 
восторженный гимн Ирану, призыв к единению разрозненных сил. 

Богатыри и витязи в «Шах-Наме» преданы родной стране и 
шаху, олицетворяющему для них отчизну. Будучи незаслуженно 
обиженными правителем, богатыри прощают обиды и оскорбле-
ния во имя общих интересов. Рустам – главный персонаж «Шах-
Наме», а не властители, в войске которых он служит. В его образе 
автор воплотил свои представления об идеальном герое: Рустам 
наделен такой силой, что способен свергнуть любого шаха, а пере-
жил их он много, поскольку сам прожил 600 долгих лет. Но он не 
поступает так, поскольку, согласно воззрениям Фирдоуси, царство-
вать может лишь отпрыск древних царей, наделенный божествен-
ной благодатью. В своей социальной утопии Фирдоуси призывает 
властителей заботиться о нетрудоспособных членах общества, си-
ротах и вдовах, стариках и инвалидах. Таков Фирдоуси – великий 
человеколюбец. 

Алишер Навои. «Пятерица». Эпоха, которая породила, вырас-
тила и дала человечеству великого поэта и мыслителя, имела свои 
специфические особенности. Это годы пагубных междоусобных 
войн, придворных, феодально-клерикальных интриг и времени от-
носительного спокойствия. Алишер Навои родился в 1441 году в 
Герате. Хотя Алишер вышел из знатной семьи, на его долю выпала 



30

сложная и неспокойная жизнь. Навои всегда был приближенным 
правителя Хусейна Байкары. Но прогрессивные начинания Навои, 
а именно бичевания угнетателей, разорителей народа, изобличение 
зла и воспевание добра и несправедливости, приводили его к кон-
фликтам с властями (реакционными феодалами, духовенством). В 
1476 году Навои слагает с себя обязанности визиря и целиком отда-
ется творческой работе. Навои за свою жизнь познал и лишения, и 
гонения, и радость, и приближенность к Величеству Султана. Умер 
Навои 3 января 1501 года. Крупным плодом художественного гения 
Навои является «Пятерица», («Хамсе», 1483 – 1485), объединяю-
щая в себе пять бессмертных поэм. Ведь после Низами, который 
как бы «открыл» этот жанр, многие стремились создать подобное 
поэтическое полотно. И это удалось сделать Навои.

«Смятение праведных» – первая поэма «Пятерицы». Вначале 
автор выдвигает мысль о том, что из всех существ самым ценным 
является человек. После восхваления Низами, Хосрова Дехлави, 
Абдуррахмана Джами он высказывается о значении литературы, об 
эстетическом отношении к действительности. При этом непремен-
ными и главными условиями являются народность и правдивость. 
Многие главы в поэме посвящаются щедрости, благопристойности, 
воздержанности, любви, верности, а также осуждению алчности, 
корыстолюбия, эгоизма, праздного образа жизни. При этом в каж-
дой из этих глав приводится притча, которая является изумитель-
ным образцом новеллы в стихах (например, рассказы о Бахраме и 
Хатаме Тайском).

Второй поэмой «Пятерицы» является «Фархад и Ширин». В по-
эме воспеваются любовь, дружба, лучшие человеческие качества, 
но осуждается губительная вражда, предательство, коварство, не-
справедливые разрушительные войны. Центральная фигура поэ-
мы – Фархад – юноша, освоивший все известные в те времена науки 
и ремесла. Его не радуют и не интересуют ни царский трон отца, ни 
дворец, ни золото. В поисках единственной любви он путешеству-
ет и находит в далекой стране свою Ширин. Но их счастью меша-
ет иранский шах Хосров, пытающийся пленить Ширин и ее народ. 
Злые козни убивают Фархада и Ширин, но их смерть означает побе-
ду над злом, с которым они не смирились.



31

Третьей поэмой «горя и разлуки» является «Лейли и Медж-
нун». Юные Кайс и Лейли горячо и страстно полюбили друг друга. 
Однако отец девушки – вождь арабского племени – запрещает по-
казываться дочери Кайсу, сыну менее состоятельного предводителя 
небольшого арабского племени. Он нарекает Кайса именем «Медж-
нун» (одержимый), но юноша верен своему чувству и предан лю-
бимой. На долю влюбленных приходится много трудностей. Но вы-
хода нет – Лейли и Меджнун предпочитают унижению и насилию 
смерть. Навои воспевает чистую и возвышенную любовь, облагора-
живающую человека. 

Четвёртая поэма «Пятерицы» – «Семь планет». Это многопла-
новое произведение, в котором ход повествования перебивается 
семью вставными новеллами в стихах. И каждая из них связана с 
главной сюжетной линией поэмы, в центре которой история люб-
ви шаха Бахрама Гура к невольнице Диларам. Деспотичный шах 
влюбляется и забывает о государственных делах и доводит народ до 
полной нищеты. В порыве гнева он бросает свою возлюбленную в 
степи на съедение хищным зверям. Но шах раскаивается в содеян-
ном и утрачивает покой. В итоге невольницу находят и возвращают 
шаху. И опять начинается праздная жизнь, угнетение, ограбление 
народа. Но возмездие ожидает Бахрам: слезы и народная кровь пре-
вращают землю в бушующее болото, которое поглощает угнетате-
лей и убийц.

Пятой и последней поэмой является «Стена Искандера». Это 
объемное многоплановое эпическое произведение, где встают воп-
росы, волновавшие умы и сердца людей того времени. Главным 
героем является Искандер. Создав яркий образ Искандера, Навои 
якобы имел в виду Александра Македонского, о котором много пи-
салось на Востоке. Однако герой поэмы не имеет ничего общего с 
подлинным историческим полководцем. Искандер не рвется к влас-
ти, она для него не цель, а средство для претворения в жизнь благо-
родных задач. После походов Искандер возвращается на родину и 
для жителей гористых местностей, просивших помощь и освобож-
дение от нашествий племен людоедов, воздвигает величественную 
и неприступную защитную стену. И подвергает разгрому и истреб-
лению дикарей. Искандер как правитель чувствует ответственность 
перед государством и его жителями. И народ одобряет его.



32

Великий гуманист Навои, подвергая резкой критике современ-
ный ему мир, лелеял мечту о создании идеального государства для 
благополучия народов. Творчество Навои проникнуто высокими 
идеями гуманизма и патриотизма. 

Лекция 2. Литература европейских народов  
в период разложения родового строя  

и зарождения феодальных отношений

Средневековую литературу мы рассматриваем первоначально в 
исторической периодичности. Деление средневековой литературы на 
периоды определяется этапами общественного развития европейских 
народов. Следует различать в ней два больших периода – период ли-
тературы разложения родового строя и зарождения феодальных отно-
шений, и период литературы развитого феодализма. Первый из них 
простирается примерно до конца X века, однако это имеет условный 
характер, так как разные народы развивались далеко не одинаковыми 
темпами. Быстрее всего развитие происходило во Франции, где в IX 
веке феодализм уже сформировался. Несколько отстают от нее Анг-
лия и Германия. Последнее место занимают северные и северо-запад-
ные области Европы, занятые скандинавами и кельтами. 

Кельтский эпос. В наиболее законченной форме мы находим 
культуру родового строя и порожденную им литературу в Ирландии, 
которая в период после занятия ее кельтами (в VI в. до н.э.) до первых 
набегов скандинавов (в конце VIII века) не знала иностранных втор-
жений и развивалась вполне самобытно. На этой основе из родовых и 
местных преданий вырос насыщенный мифологическими представ-
лениями героический эпос, который рано перешел в руки профес-
сиональных сказителей – бардов и филидов. Барды разрабатывали 
лирическую поэзию, связанную с музыкой, а филиды были прорица-
телями, законоведами. Наряду с этим филиды были певцами и рас-
сказчиками. Рассказанные филидами эпические предания были ими 
систематизированы и подвергнуты сложной литературной обработке. 
С самого начала эпические повести (скелы), рассказанные филида-
ми, имели прозаическую форму, вследствие чего их часто называют 
сагами. Первые записи ирландских саг были сделаны в VII – VIII вв. 
монахами, которые подвергли их некоторой христианизации. 



33

Древнейшей частью ирландского эпоса является уладский цикл, 
сложившийся на севере Ирландии, среди племени уладов. Цент-
ральная фигура, объединяющая его – король уладов Конхобар, глав-
ный герой – племянник короля, Кухулин. Другой большой цикл, 
сложившийся на юге Ирландии, имеет своим главным героем Фин-
на, вождя фенниев. Так называлась особая организация воинов, буд-
то бы занимавшихся только войной и охотой, и не подчинявшихся 
никакой власти в Ирландии, кроме власти своего вождя. Цикл ска-
зания о Финне был в последствии обработан в виде стихотворных 
народных баллад.

Поэзия древних германцев, как и других народов в период ро-
дового строя, имела песенный характер и передавалась исключи-
тельно в устной традиции. В основном в мифологических песнях 
воспевались происхождение и жизнь как богов, так и древнеирланд-
ских племен. Сюжеты древнегерманского эпоса подсказаны собы-
тиями «великого переселения народов». Однако в устной песенной 
традиции исторические факты и лица подвергались поэтической 
стилизации и героизации. Сочинителем и, в то же время, испол-
нителем германской эпический песни является дружинный певец, 
носящий у западных германцев название «скоп». Единственным 
памятником древнегерманской эпической поэзии (VIII в. н.э.), ко-
торый сохранился на страницах богословского трактата, является 
отрывок «Песни о Хильдебранте». Это произведение служит при-
мером краткой эпической песни, представляющей раннюю ступень 
в развитии эпического сказания. Песня начинается с действия – со 
встречи отца и сына между двумя дружинами. Юношеской отваге 
Хадубранта, ослепленного жаждой боевых подвигов, противопос-
тавляются мудрая осторожность и жизненный опыт старого Хиль-
дебранта, который, узнав сына, пытается уговорить его, и только 
презрительная насмешка Хадубранта, назвавшего своего отца 
«трусливым гунном», вынуждает его вступить в бой. Трагический 
конфликт между воинской четью дружинника и семейными связями 
отца и сына – вот основная тема героической песни. В древненемец-
ком отрывке окончание отсутствует. Единственным образцом древ-
негерманского эпоса большого масштаба является англосаксонская 
«Поэма о Беовульфе». «Англосаксонской» называется литература 
на англосаксонском (или древнеанглийском) языке, которая воз-



34

никла в среде германских племен, переселившихся в Британию. На 
исходе VI столетия англосаксы не имели еще письменной литерату-
ры. Особой популярностью пользовалась устная эпическая поэзии. 
Самым значительным произведением англосаксонской поэзии яв-
ляется «Поэма о Беовульфе». Это произведение, в основе которого 
лежат древние эпические песни, дошло до нас в более или менее 
полном виде в единственной рукописи, написанной в начале X века. 
Поэма (объемом около 300 стихов) распадается на 2 части, связан-
ные между собой лишь личностью главного героя Беовульфа. Цент-
ральные эпизоды первой части поэмы – о битвах Беовульфа с Грен-
делем и его матерью – имеют ряд параллелей в народных сказках, а 
также в исландских сагах; рассказ второй части о битве Беовульфа 
с огнедышащим драконом также представляет аналогии с другими 
германскими сказаниями. Беовульф – личность не историческая, 
но в поэме можно найти отголоски действительных исторических 
событий – распрей и войн северогерманских народов. Поэма напи-
сана древнегерманским аллитерационным стихом, отличающимся 
особой изощренностью и обилием книжно-поэтических приемов. 

Гораздо более архаические формы поэзии сохранила древней-
шая литература скандинавских стран, в особенности Исландии. Ос-
новные памятники художественной древнеисландской литературы 
распадаются на три группы: песни «Эдды», поэзия скальдов и про-
заические саги. 

«Эдда» – сборник песен, частью мифологического и морально-
поучительного, частью героического содержания. Сборник состав-
лен в XIII веке из песен разного времени, по данным языка и сти-
ля – от IX до конца XII века, анонимных и сохранившихся в устной 
традиции. Свое название сборник получил в XVII веке от первого 
издателя, который увидел в нем источник прозаического трактата  
(ок. 1222 – 1223 гг.) исландского историка и поэта Снорри Стурлусо-
на и перенес заглавие «Эдда» на изданную им рукопись. В отличие 
от младшей, или прозаической «Эдды» Снорри Стурлусона, более 
старый песенный сборник принято называть старшей, или поэти-
ческой «Эддой». Значение слова «Эдда» неясно. Мифологические 
песни «Эдды» заключают сказания о богах и поучения житейской 
мудрости, облаченные в мифологическую форму божественных ус-
тановлений. Наиболее полную картину скандинавской мифологии 
дает «Волсупа» («Прорицание пророчицы»), песня о происхожде-



35

нии и грядущей гибели мира, которой открывается «Эдда». Пред-
полагают, что «Волуспа» возникла в середине X века в Исландии 
и является попыткой дать поэтический свод германских языческих 
верований в известном сопоставлении с новым учением христиан-
ской церкви. Из героических песен «Эдды» большая часть посвя-
щена сказаниям о Зигфриде, о гибели Нибелунгов, т. е. эпическим 
сюжетам, сложившихся у континентальных германцев в эпоху «ве-
ликого переселения народов». Имена эпических героев получили 
скандинавскую форму: вместо Гунтера и Хагена – Гуннар и Хогни, 
вместо Зигфрида – Сигурд и т. д. Появляются новые действующие 
лица, известные только скандинавской эпической традиции.

В IX – XIII вв. в Норвегии и Исландии развивается искусство 
скальдов. Скальдами назывались дружинные певцы войск. Песни 
скальдов в форме лиро-эпического панегирика восхваляют воинс-
кие подвиги князя и дружины. Наибольшей славой среди скальдов 
пользовался Эгиль Скалагримссон, биография которого рассказана 
в «Саге об Эгиле». 

В отличие от других древнегерманских народов исландцы 
имеют, как и ирландцы, богатую прозаическую литературу на род-
ном языке, так называемые саги, родовые саги. Исторические тру-
ды исландских клириков положили начало письменной обработке 
саг. Среди них особое значение имела «Книга об Исландцах» (око-
ло 1130 г.) Ария Торгильссона, представляющая краткую историю 
Исландии от заселения острова, и более поздняя «Книга о занятии 
земли» (начало XIII в.), содержащая список первых поселенцев и 
важнейших событий из истории каждого рода («Сага о Фритьофе», 
«Сага об Эгиле»). В «Саге об Эйрике Красном» рассказывается об 
открытии исландскими мореплавателями Гренландии и Северной 
Америки. В форме саг обрабатываются в это время и песни герои-
ческого эпоса («Сага о Тидреке»). 

Развитие феодальных отношений в Норвегии и в самой Ислан-
дии приводит во второй половине XIII века к усвоению скандинавс-
кими странами новой рыцарской культуры, сложившейся на конти-
ненте, преимущественно во Франции. Так называемые «рыцарские 
саги» являются переводами с французского эпических поэм каро-
лингского цикла («Сага о Карле Великом»), стихотворных романов 
о короле Артуре и его рыцарях. Но к XIV веку древнеисландская 
литература всё-таки исчерпала свои творческие возможности.



36

Лекция 3. Литература эпохи развитого 
феодализма

В период эпохи развитого феодализма европейского средневе-
ковья с XII века развивается народная, клерикальная, феодально-
рыцарская и городская литература.

 Интересы и воззрения привилегированных классов общества 
находят широкое выражение в рыцарской и клерикальной литера-
туре периода развитого феодализма. С XII века создается «бюргер-
ская» (городская) литература, по своей тенденции оппозиционная и 
демократическая. Городская литература развивалась на базе народ-
ной литературы. В XIII веке носителями поэтического творчества 
являются мастера-потешники, во Франции они назывались жон-
глерами, в Испании – хугларами, в Германии – шпильманами. Из 
всех видов народной поэзии, преломившихся в жонглерском твор-
честве, лучше всего сохранился героический эпос. Мы ограничимся 
рассмотрением народной поэзии во Франции, учитывая то, что по 
аналогии с ней, ввиду сходства социальной структуры общества, 
можно судить о состоянии народной поэзии и в других странах. На-
родная лирика показывает, что существовали, преждего всего, тру-
довые песни, восхвалительные, позорящие, любовные, свадебные, 
шуточные, заплачки. Подчеркивается хороводный характер этой по-
эзии и распространенность ее в деревнях. К примеру, реверди – пес-
ни, в которых воспевается обновление природы, иногда любовные 
встречи или песни о несчастном замужестве; баллады (буквально 
– «плясовая песня»), древнейший вид пастурели, в котором перво-
начально изображалась простая жизнь и чувства пастухов на лоне 
природы. Сюда же относятся некоторые прения, например, те, в 
которых излагался «Спор Зимы с Летом». Лучше всего сохранился 
французский героический эпос. Он дошел до нас в виде поэм, ран-
ние из которых относятся к XI в., а поздние к XIV в. Сохранившиеся 
до нас поэмы носят название шансон де жест (буквально – «песни 
о деяниях»). Они предназначались для пения. Их авторами и испол-
нителями были жонглеры, которые разносили их по всей Франции. 
Три темы составляют основное содержание французского эпоса: 1) 
оборона родины от внешних врагов – лавров, норманнов, саксов и 
т.д. (поэма «Песнь о Роланде»); 2) верная служба королю; 3) крова-
вые феодальные распри.



37

Политические события и отношения конца XI века в Испании 
широко отразились в испанском героическом эпосе, тремя основны-
ми темами которого являются: 1) борьба с маврами с целью отвоева-
ния родной земли; 2) раздоры между феодалами, изображаемые как 
величайшее зло для всей страны; 3) борьба за свободу Кастилии.

В отношении стиля испанский эпос чрезвычайно сходен с фран-
цузским, но отличается более сухим и деловым способом изложения, 
обилием бытовых черт, почти полным отсутствием гиперболизма 
и элемента сверхъестественного. Вершину испанского народного 
эпоса образуют сказания о Сиде, а точнее, «Поэма о Сиде» и более 
поздняя поэма «Родриго» (XI в.). В конце XIV века широкое эпичес-
кое творчество (в форме героических поэм) в Испании ослабевает, 
а в начале XV века совершенно прекращается. Однако старый эпос 
не умирает. В конце XIV или в начале XV века появляются первые 
романсы. Самыми ранними из них были «пограничные романсы», 
которые сочиняли, импровизируя под аккомпанемент гитары, про-
стые люди из народа или солдаты. 

Средневековый немецкий эпос XII – XIII вв. не является в та-
кой степени национальным, как эпос французский и испанский. Его 
герои не выступают как защитники общей родины или народа от 
иноплеменных захватчиков, их богатырские подвиги ограничены 
интересами личными и семейно-родовыми, племенными и феодаль-
ными. Литературная обработка старых эпических песен в героичес-
кие поэмы происходит почти исключительно на юго-востоке Гер-
мании, в придунайских землях, на территории Баварии и Австрии, 
где еще не сложилась в полной мере новая рыцарская культура. Не-
мецкая «Песнь о Нибелунгах» – результат трансформации старинно-
го эпического сказания под влиянием рыцарской литературы конца 
XII века. На последней ступени этой трансформации «Нибелунги» 
приближаются к типу рыцарского романа с типичными мотивами 
рыцарского служения даме. Также популярными в немецкой поэзии 
были сказания о Дитрихе Бернском. Исторический сюжет «изгнания 
и возвращения» Дитриха лежит в основе поэм «Бегство Дитриха» и 
«Равеннская битва» (сер. XIII века).

В наиболее зрелой и законченной форме рыцарская литерату-
ра развилась во Франции. Полнее всего рыцарская литература про-
явила себя в лирике и романе. Из них лирика несколько опередила 



38

роман. Трубадуры (поэты) упорно работали над стилем. Таким об-
разом, проявлялась забота о благозвучии, затейливом построении 
строф, сложной системе рифм в произведении. Главными из жан-
ровых форм были кансона (т. е. любовная песня), сирвента (сти-
хотворение на политическую, реже чисто личную тему), тенсона 
(т. е. прение). Также было разделение по темам. Так, пасторелы 
раскрывали встречу рыцаря и приглянувшейся ему пастушки на 
лоне природы; альбы описывали тайное любовное свидание с воз-
любленной, женой другого. При большом количестве трубадурской 
лирики общей ее чертой является стремление к земной радости, ма-
териальной красоте, но в то же время и внутреннему благородству 
чувств. В классический период творили два наиболее блестящих 
трубадура – Бернарт де Вентадорн и Бертран де Борн. Но XIII век – 
время заката провансальской лирики. Причина в том, что на смену 
рыцарской поэзии идет поэзия городская, более активная.

 Немецкая рыцарская лирика XII – XIII вв. носит название мин-
незанг, т. е. «любовная песня». Возникают два направления этой 
песни. Одно примыкает к народной песне, другое стоит под влияни-
ем поэзии провансальских трубадуров. Но высшие достижения ры-
царской лирики возникают в результате синтеза обоих направлений 
в творчестве Вальтера фон дер Фогельвейде, величайшего немецко-
го лирического поэта средневековья. Со второй половины XIII века 
миннезанг обнаруживает явные признаки упадка. 

В рыцарском романе, а точнее повести, также как и в лирике, 
на первый план выходит тема любви, но основным элементом явля-
ется фантастика (сказочное и не христианское). Рыцари совершают 
авантюрные подвиги ради своей славы. Первыми опытами рыцар-
ского романа явились обработки произведений античной литерату-
ры (роман об Александре Македонском, «Роман об Энее»). Более 
благородными материалами для рыцарского романа являлись кель-
тские народные сказания. Многие из них были связаны с образом 
короля Артура – одного из князей бриттов V – VI вв. Отсюда ведут 
начало артуровские романы. Создателем артуровских романов 2-ой 
половины XII века является поэт Кретьен де Труа («Эрек и Энида», 
«Ланселот, или рыцарь телеги» и др.). Крупнейшим памятником не-
мецкой поэмы является «Парцифаль» немецкого поэта Вольфрама 
фон Эшенбаха (начало XIII века). Кроме античных и «бритонских» 



39

сюжетов во Франции возникает третий тип романа – византийский,  
построенный на мотивах кораблекрушения, похищения пиратами, 
разлуки и счастливой встречи любящих («Флуар и Бланшефлер»). 

В продолжение всего периода, предшествующего возникнове-
нию городской литературы, то есть примерно до конца XII – XIII вв., 
развивалась поэзия клерикальная. Видное место в ней занимают 
жития святых и иного рода религиозные легенды. Например, сти-
хотворение «Житие святого Алексея» – один из наиболее ранних 
памятников старофранцузской поэзии (XI век). Чрезвычайно рас-
пространены были сказания эсхатологические, т. е. посвященные 
вопросу о посмертной судьбе человека (житие св. Брендана – X в.).

 Городская литература осваивает целый ряд жанров рыцарс-
кой поэзии, существенно их видоизменяя. Вместе с этим появля-
ется богатая и разнообразная дидактическая литература. Любимым 
жанром во Франции становится фаблио – небольшие стихотворные 
рассказы о забавных или нелепых происшествиях из обыденной 
жизни, долженствующие вызвать смех (например, «Крестьянин-ле-
карь»). В фаблио разоблачаются различные человеческие пороки. 
Очень близок к фаблио крупнейший памятник городской литера-
туры Франции XIII века – «Роман о Лисе» – эпопея о животных. 
Другое столь же крупное создание городской литературы во Фран-
ции – «Роман о Розе» Гильоме де Лоррисе и Жана де Мене. Дидак-
тический элемент силен во многих и, в том числе, вышеназванных 
произведениях. Но с XIII века в литературе различаются дидактика 
моральная и научная. Возникает ряд энциклопедических сочине-
ний, охватывающих чуть ли не все области человеческого знания 
(энциклопедия «Картина мира» монаха Готье из Моца). К мораль-
ной дидактике относится: «Разумения» немецкого поэта Фрейданка 
(ок. 1230 г.). Это серия моральных изречений, взятых из народных 
пословиц. В Англии XIV века памятником морально-дидактической 
поэзии является «Видение о Петре Пахаре» Вильяма Ленгленда. Во 
Франции в лирике культ «прекрасной дамы» сменяется поклоне-
нием богоматери, кодекс рыцарской доблести сменяется кодексом 
добродетели. Происходит эволюция поэзии в сторону естествен-
ности и простоты, возникают темы из обыденной жизни. Крупным 
явлением городской лирики было творчество Рутбефа, парижско-
го поэта второй половины XIII века, создателя публицистической 



40

поэзии. Его творчество носит живой и злободневный характер. В 
Провансе самый крупный из городских поэтов – Пейре Карденаль. 
В Германии на смену рыцарской лирике миннезингеров приходит 
бюргерский «мейстерзанг» (профессиональные певцы). Выразите-
лем кризиса средневекового мировоззрения во Франции становится 
поэт Франсуа Вийон (1431 – 1436 гг.), написавший шуточное произ-
ведение «Большое завещание».

В XIV – XVI вв. находят свое распространение баллады. Мно-
гие из них имеют исторические источники (например, песни о Виль-
гельме Телле). К английским историческим балладам примыкают 
разбойничьи баллады. Их герой – благородный Робин Гуд. Баллады 
о нем возникли не позже XIV в., а в XVI в. сложилась целая поэма в 
восьми частях «Деяния Робина Гуда». Широким распространением 
пользовались баллады романического содержания («Невеста водя-
ного», «Рыцарь Олаф» и др.). 

С XIII в. значительное место в литературе занимает драма. Ос-
новой для драмы были антифоны и респонсории, т.е. обмен репли-
ками между хором (с церковной тематикой). В IX – X вв. возникают 
тропы, т.е. диалогизированные парафразы библейского текста. Вско-
ре к тексту тропов добавляются пантомимические действия. Таким 
образом, развернутые тропы или богослужебные инсценировки по-
лучают название литургической драмы (или с XII – XIII вв. – мис-
терий), основной признак которой в X – XII в.в. – исполнение её 
около алтаря на латинском языке духовными лицами («Игра об Ада-
ме»). Во Франции самая ранняя из мистерий – «Мистерия Ветхого 
завета» (1450 г.).

В XIII в. во Франции возникает другой религиозный жанр – 
миракли – предания о чудесах богоматери или святых. Пьесы 
исполнялись и ставились горожанами («Игра о святом Николае» 
Жана Боделя; «Миракль о Теофиле» Рютбефа). В светской куль-
туре XIV – XV вв во Франции и Германии культивировались два 
драматических жанра – фарсы и соти. К первому относятся ост-
рокомические интермедии, вставлявшиеся в религиозные драмы. 
А соти – это небольшие, импровизированные, комические пьесы, 
в которых за невинным с виду шутовством скрывалась едкая поли-
тическая сатира. В конце XV – начале XVI века как автор соти сла-
вился Пьер Гренгор («Игра о князе дураков и дурьей матушке»). 



41

Особый тип комических бытовых сценок представляют немецкие 
масляничные фарсы, так называемые фастнахтшпиле. Их проис-
хождение связано с народной обрядовой игрой и масляничными 
процессиями ряженых. 

Одним из жанров средневекового театра в XV в. во Франции и 
Англии являются моралитэ – это пьесы морализующего характе-
ра. Они распадаются на «аллегорические моралитэ» и «истории». 
К первым относится моралитэ «О разумном и неразумном» (т.е. о 
жизни грешника и праведника). А ко вторым относятся «истории» 
(моралитэ) «О бедной крестьянской девушке» и «истории» об «Им-
ператоре, который убил своего племянника». В целом, театр XV в. 
является глубоким выразителем общественной мысли и обществен-
ных интересов своего времени. 

 

Лекция 4. Литература эпохи Возрождения  
в Италии

С середины XIV века в Италии начинается широкое культурное 
движение, обусловленное зарождением капиталистических отно-
шений в недрах феодального общества – Возрождение, или Ренес-
санс. Культурные деятели этой эпохи прославляли радости земной 
жизни, стремились критически разобраться в окружающем и анали-
зировать как внешний, так и внутренний мир человека. Они назы-
вали себя гуманистами (от лат. humanus – «человеческий»), подчер-
кивая этим словом светский характер создаваемой ими культуры, 
ее устремленность к удовлетворению чисто человеческих, земных 
интересов. 

Первый этап итальянского Возрождения приходится на XIV век. 
Культурная и литературная жизнь Италии была связана с городс-
кими коммунами и носила народно-демократический характер. В 
деятельности великого предшественника Возрождения А. Данте и 
первых итальянских гуманистов Ф. Петрарки и Дж. Боккаччо на-
родные и ученые элементы переплетаются и взаимно дополняют 
друг друга. В своеобразных условиях итальянской жизни XV века 
развилась и созрела основная идея ренессансного гуманизма – идея 
раскрепощения автономной человеческой личности. В течение зна-
чительной части XV века (второго периода) господствует литерату-



42

ра на латинском языке, античная традиция оттесняет национальную, 
которая начинает возрождаться лишь в самом конце XV века. Нако-
нец, третий этап литературы итальянского Возрождения – XVI век, 
являющийся началом длительной феодально-католической реакции, 
обусловленной экономическим и политическим упадком Италии. 
Литература постепенно теряет свою былую содержательность, свои 
реалистические устремления; в ней воцаряется формализм и подра-
жание великим писателям античности и раннего Возрождения.

Изучение литературы итальянского Возрождения начинается 
с рассмотрения творчества великого предшественника Ренессанса, 
флорентийца Данте Алигьери (1265 – 1321), первого по времени из 
великих поэтов Западной Европы. По характеру своего творчества 
Данте – поэт переходного времени, стоящий на рубеже двух вели-
ких исторических эпох. Данте родился во Флоренции в 1265 году 
и происходил из старинного дворянского рода. Однако семья Дан-
те давно утратила феодальный облик. Поэт получил образование в 
рамках средневековой школы. Он рано начал писать стихи и уже в 
начале 80-х гг. XIII века написал много лирических стихотворений, 
почти исключительно любовного содержания. В возрасте 18 лет он 
пережил большой психологический кризис – любовь к Беатриче, 
дочери флорентийца Фольно Портинари, впоследствии вышедшей 
замуж и умершей в 1290 году. Историю своей любви Данте изложил 
в книге «Новая жизнь» (1291 –1292), которая принесла ему литера-
турную славу. Эта книжка состоит из 30 стихотворений, связанных 
между собой прозаическим рассказом. «Новая жизнь» – первая в 
истории западноевропейской литературы автобиографическая по-
весть, раскрывающая читателю самые сокровенные чувства автора. 
Следующая книга Данте – «Пир» – морально-философский трактат 
(1307 – 1308), состоящий из 14 аллегорических кансон. Данте об-
ращается к широким кругам читателей, непричастных к науке, но 
алчущих знания. Поэтому книга и названа «Пиром». 

Основное произведение Данте, на котором и основана его ми-
ровая слава, – это «Божественная комедия» (между 1313 и 1321 гг.). 
Сам Данте назвал ее просто «Комедия», употребив это слово в чис-
то средневековом смысле: комедия – это всякое произведение с 
печальным началом и счастливым концом. Таким образом, в поня-
тие «комедия» во времена Данте не входила ни драматургическая 



43

специфика этого жанра, ни установка обязательно вызвать смех. 
Что касается эпитета «божественная» в заглавии комедии, то он не 
принадлежит Данте, и утвердился не раньше XVI века, притом не 
с целью обозначения религиозного содержания поэмы, а исключи-
тельно как выражение ее поэтического совершенства. Как и другие 
произведения Данте, «Божественная комедия» отличается чёткой 
композицией. Поэма делится на три большие части («кантики»), 
посвященные изображению трех частей загробного мира, согласно 
учению католической церкви, – ада, чистилища и рая. Каждая из 
трех кантик состоит из 33 песен, причем к первой кантике добав-
ляется еще одна песнь (первая), носящая характер пролога ко всей 
поэме. Фабула поэмы воспроизводит схему популярного в средне-
вековой клерикальной литературе жанра «видений» или «хождений 
по мукам», т. е. поэтических рассказов о том, как человеку удалось 
увидеть тайны загробного мира. Но об эпохе Возрождения в поэме 
говорит вовлечение в нее реальной жизни в иносказательной форме 
(обличение католического духовенства и его стяжательского духа).

 Главой старшего поколения итальянских гуманистов был Фран-
ческо Петрарка (1304 – 1374). Он родился в городе Ареццо и был 
сыном флорентийского нотариуса. С детства он изучал римскую ли-
тературу на латыни. По настоянию отца он учился юриспруденции в 
знаменитом Болонском университете, но оставил ненавистные ему 
занятия в 1326 году, когда потерял отца и мать. В Авиньоне он при-
нял духовное звание, открывшее ему доступ к папскому двору. Поэт 
много путешествует. В итоге он останавливается Воклюзе, где зани-
мается физическим трудом и творческой работой. Здесь написаны 
многие произведения Петрарки, в том числе эпопея на латинском 
языке «Африка», которая принесла Петрарке славу великого поэта 
и венчание лаврами на Капитолии. Поэма «Африка» (1338 – 1342) 
написана в подражание «Энеиде» Вергилия. Она состоит всего из 
9 песен и осталась незаконченной. Это патриотический националь-
ный эпос, воспевающий подвиги Сципиона, завоевателя Африки. 
Помимо «Африки», Петрарка еще написал 12 эклог (1346 – 1356) в 
подражание «Буколикам» Вергилия. Некоторые эклоги носят обли-
чительный характер римской знати, папской курии. Также Петрарка 
написал «Послания», примыкающие к его прозаическим письмам. 
Петрарка создал эпистолярный жанр в новоевропейской литературе. 



44

Другой исторический труд Петрарки – «О достопамятных вещах» – 
представляет собой собрание выписок, изречений и примеров, из-
влеченных из сочинений древних авторов, а также ряд преданий о 
видных итальянских деятелях. Самым ярким выражением идеоло-
гической борьбы, переживавшейся Петраркой, является его книга 
«О презрении к миру» (1343), которую он называл своей «тайной», 
ибо написал он ее не для других, а для себя, стремясь разобраться в 
противоречиях своего сердца. Подобно всем своим предшественни-
кам, Петрарка разрабатывал жанр любовной лирики.  В 1327 году он 
встретил в церкви Святой Клары красивую молодую женщину, кото-
рую в течение многих лет воспевал в стихах под именем Лауры. О 
своей возлюбленной Лауре поэт сообщил только то, что впервые уви-
дел ее 6 апреля 1327 года и ровно через 21 год она скончалась. Пет-
рарка посвятил ей сборник стихов «Канцоньере» (т.е. «Книга песен») 
из 2 частей: «При жизни мадонны Лауры» и «После смерти мадонны 
Лауры», в которой превращает свою возлюбленную в святую. 

 Вторым великим итальянским гуманистом, младшим совре-
менником Петрарки, был Джованни Боккаччо (1313 – 1375). Он ро-
дился в Париже и был незаконным сыном флорентийского купца 
и француженки. Юного Боккаччо обучали торговому делу, юриди-
ческим наукам, к которым он испытывал отвращение. Его увлекали 
античные писатели, литература. В возрасте 14 лет он был отправлен 
отцом в Неаполь, где провел лучшие годы юности (1327 – 1340). 
Здесь он встречает первую любовь, даму сердца, вдохновительницу 
Фьяметту. Первым по времени из неапольских произведений явля-
ется «Филоколо» (1338) – это обширный роман в прозе, в котором 
Боккаччо обработал популярную в литературе раннего средневеко-
вья историю любви Флорио и Бьянчифьоре. Вслед за «Филоколо» 
появляется небольшая поэма «Филострато», написанная восьми-
строчной строфой – октавой. Сюжет же заимствован у французско-
го трувера Бенуа де Сент-Мора из его «Романа о Трое». Третье юно-
шеское произведение Боккаччо – «Тезеида» (1339) – тоже является 
поэмой в октавах на античный сюжет, повествующих о военных 
подвигах знаменитых героев Греции. Следующим произведени-
ем был «Амето» (1341) – пастушеская идиллия, дающая описание 
чувств. Следующая поэма Боккаччо – «Любовное видение» (1342). 
Здесь вместо осуждения жажды славы, богатства, могущества и на-



45

слаждений он дал утверждение всех этих земных соблазнов, облада-
ющих для него особой притягательной силой. В следующем своем 
произведении – «Фьезоланские нимфы» (1345 – 1346) – Боккаччо 
снова разрабатывает пасторальную идиллическую фабулу. Наибо-
лее значительным из юношеских произведение Боккаччо является 
«Фьяметта» (1348), иначе называемая «Элегия мадонны Фьяметты». 
Эту повесть, написанную в прозе, часто называли первым психоло-
гическим романом в западноевропейской литературе. Боккаччо дал 
здесь мастерский анализ чувств и переживаний женщины, покину-
той своим возлюбленным. Плодом занятий Боккаччо классической 
древностью явился ряд научных работ на латинском языке: труд «О 
генеалогии богов», книга «О знаменитых женщинах» (биографии), 
книга «О роковой учести знаменитых мужей». Произведением Бок-
каччо, на котором зиждется его мировая слава, является «Декамерон» 
(1352 – 1354). В этой книге, открывающей собой историю итальянс-
кой художественной прозы, Боккаччо наносит сокрушительный удар 
религиозно-аскетическому мировоззрению и дает необычно полное, 
яркое и разностороннее отражение современной итальянской дейс-
твительности. «Декамерон» состоит из 100 новелл, следующих одна 
за другой в строго продуманном порядке. Вскоре после завершения 
«Декамерона» Боккаччо испытал рецидив аскетических настроений, 
с которыми он вел столь решительную борьбу в «Декамероне». Ре-
зультатом явилась аллегорическая поэма в дантовском стиле – «Кор-
баччо, или лабиринт любви» (1354 – 1355), представляющая собой 
язвительный памфлет на женщин. 

 

Лекция 5. Литература эпохи Возрождения  
во Франции, Испании, Англии

Для писателей французского Возрождения по сравнению с 
раннесредневековыми авторами характерно чрезвычайно широкий 
круг интересов. Типичными чертами для писателей являются, с од-
ной стороны, стихийный материализм, восприимчивость ко всему 
вещественному и чувственному, с другой стороны – культ прекрас-
ного, забота об изяществе формы. В соответствии с этим рождаются 
новые жанры или радикально трансформируются старые. Появля-
ется колоритно и реалистически разработанная новелла (Маргарита 



46

Наваррская, Б. Деперье), своеобразная форма сатирического романа 
(Ф. Рабле), новая манера в лирике (К. Маро, затем особенно П. Рон-
сар и «Плеяда»), зачатки светской ренессансной драмы (Жодель), 
анекдотически-нравописательный тип мемуаров (С. Брант), граж-
данская обличительная поэзия (д’Обинье), философские «опыты» 
(М. Монтень) и т. д. Для литературы французского Возрождения 
характерен более реалистический подход к действительности. 
Образы становятся более конкретными и индивидуальными. Абс-
трактность и наивная назидательность исчезают. Художественная 
правдивость становится средством выражения идейного содержа-
ния. Во французском Возрождении различают несколько этапов. В 
первой половине XVI века происходит расцвет гуманистических 
идей, преобладают оптимизм, вера в возможность построить луч-
ший, более совершенный уклад жизни. Во второй половине XVI 
века, в обстановке начинающихся религиозных войн, среди гума-
нистов наблюдаются первые признаки сомнения и разочарования. 
Тем не менее в третьей четверти века делаются попытки для созда-
ния большой, новой, вполне национальной поэзии и богатого об-
щенационального языка. Начиная с 1560-х годов кризис гуманизма 
достигает полной силы, и литература отражает, с одной стороны, 
боевые схватки и брожение умов, с другой стороны – углубленные 
искания, подготовляющие уже позднейшие формы общественного 
и художественного сознания. 

Крупнейшим представителем французского гуманизма и од-
ним из величайших французских писателей всех времен является 
Франсуа Рабле (1494 – 1553). Он родился в окрестностях Шинона (в 
Турени), в семье зажиточного землевладельца, адвоката. Поступив 
в молодые годы в монастырь, он вместо богословских трудов с жа-
ром изучал древних писателей и юридические трактаты. Покинув 
при неизвестных обстоятельствах монастырь, он занялся изучением 
медицины. Главным произведением Рабле, принёсшим ему миро-
вую славу, является роман «Гаргантюа и Пантагрюэль», в котором 
под покровом шуточного повествования о всяких небылицах, он 
дал острую и глубокую критику учреждений и обычаев средневе-
ковья, противопоставив им систему новой, гуманистической куль-
туры. Толчком к созданию романа Рабле послужил выход в свет в 
1532 году в Лионе анонимной народной книги «Великие и неоце-



47

нимые хроники о великом и огромном великане Гаргантюа». Успех 
этой книги навел Рабле на мысль о продолжении книги, и в том же 
1532 году он выпустил книгу «Страшные и ужасающие деяния и 
подвиги преславного Пантагрюэля, короля дипсодов, сына великого 
великана Гаргантюа». Одобренный успехом своего замысла, Рабле 
в 1534 году выпустил под тем же псевдонимом начало истории, дол-
женствовавшее заменить собой народную книгу, под заглавием «По-
весть о преужасной жизни великого Гаргантюа, отца Пантагрюэля», 
которое составило первую книгу всего романа (а ранее указанная 
книга (первая по году создания – 1532 года) стала второй книгой). 
«Третья книга героических деяний и речений доброго Пантагрю-
эля» вышла в свет после большого перерыва, в 1546 году, с обоз-
начением подлинного имени автора, но была уже более сдержанна 
и прикрыта из-за цензуры. Первая краткая редакция «Четвертой 
книги героических деяний и речений Пантагрюэля», вышедшая в 
1548 году (под собственным именем Рабле), также носит по указан-
ным причинам сдержанный в идейном отношении характер. Через 9 
лет после смерти Рабле была издана под его именем книга «Звонкий 
остров», а еще через 2 года (1564) под его же именем – полная «Пя-
тая книга», началом которой является «Звонкий остров». По всей 
вероятности, это черновой набросок Рабле, обработанный и приго-
товленный к печати кем-нибудь из его учеников или друзей. 

Литература испанского Возрождения делится на 2 периода: ран-
нее Возрождение (1475 – 1550) и зрелое Возрождение (1550 – 1610). 
В начале первого периода наблюдается зарождение нового, крити-
ческого и реалистического подхода к действительности, который 
характерен для ренессансного мировоззрения. Центром гуманис-
тического движения становится основанный в 1508 году универси-
тет в Алькала де Энарес. Тем не менее гуманистические идеи не 
получили в Испании своего полного философского развития. Для 
испанских писателей характерно перенесение всей социальной про-
блематики в отвлеченно-моральный план. Гуманизм в литературе 
Испании имел не ученый и философски углубленный, а народный и 
импульсивный характер. К тому же, в литературе XVI – XVII вв. ре-
лигиозная тематика не занимает такого видного места, как в Испа-
нии. Развивается «мистическая» литература – религиозные поэмы и 
лирика (Луис де Леон), описания «чудесных обращений», эстазов и 



48

видений (святая Тереса), богословские трактаты и проповеди (Луис 
де Гранда). Величайшие драматурги (Лопе де Вега, П. Кальдерон) 
наряду со светскими пьесами пишут пьесы религиозные, драмати-
зованные легенды и жития святых на темы прославления таинств 
«причастия». Но даже в пьесах светского содержания появляется 
религиозно-философская тематика («Севильский озорник» Тирсо 
де Молины, «Стойкий принц» П. Кальдерона). Испанская литера-
тура дала особенно высокие образы в романе и в драме, т. е. в тех 
литературных формах, в которых выразились черты, типичные для 
тогдашней Испании, – пылкость чувств, энергия и движение. 

Одним из самых глубоких реалистов европейской литературы 
конца XVI века был Мигель де Сервантес Сааведра (1547 – 1616). 
Он родился в городке Алькала де Энарес, принадлежал к идальгии 
и был сыном бедного лекаря. Но все же он окончил университет. 
Сервантес состоял на службе у папского посла в Испании, служил в 
армии, попадал в плен, но был освобождён. Жизнь его была слож-
ной, и он претерпел очень много лишений. В связи с этим он писал 
пьесы для театра, стихотворения, зарабатывая себе на жизнь. Но от-
дельные черты реализма и правдивости в изображении чувств рас-
крылись в пасторальном романе Сервантеса «Галатея», изданном 
в 1585 году. В 1605 году вышла в свет первая часть романа «Хит-
роумный идальго Дон Кихот Ламанческий». В 1615 году вышла в 
свет его вторая часть. Незадолго до этого, в том же году, он издал 
сборник своих пьес, а перед тем, в 1613 году, опубликовал «Назида-
тельные новеллы». В 1614 году он закончил литературную сатиру 
«Путешествие на Парнас». Последним произведением Сервантеса 
был роман (образец рыцарского романа) «Персилес и Сихизмун-
да», напечатанный уже после его смерти. Драматургия Сервантеса 
имеет двойную тематику: сатирико-реалистическую и героическую. 
Из больших пьес Сервантеса выделяются только две. Одна из них, 
«Нуманция», изображает эпизод из истории героической борьбы за 
независимость древних испанцев против римлян. Вторая пьесы – 
комедия «Педро де Урдемалас», близкая к народному творчеству, 
с большой остротой изображает нравы бродяг, уличных жуликов. 
Другой вершиной драматургического творчества Сервантеса явля-
ются его интермедии (написаны между 1605 и 1622 гг.). Это малень-
кие, остро комические пьески, в которых типы и ситуации имеют 



49

много общего со средневековыми фарсами, но отличаются гораз-
до большей живостью. Особенно популярны из них «Театр чудес», 
«Саламанкская пещера», «Ревнивый старик», «Два болтуна». Еще 
более замечателен сборник четырнадцати «Назидательных новелл» 
Сервантеса. Сюжеты новелл, в эту эпоху постоянных заимствова-
ний новеллистических фабул, – почти полностью сочинены Серван-
тесом. Быт, обстановка целиком испанские. Эротический элемент 
чрезвычайно сдержан. Для стиля характерно подлинно серванте-
совское соединение точности с юмором, иногда добродушным, 
иногда горьким. Можно разделить новеллы Сервантеса на три груп-
пы: любовно-авантюрные («Цыганочка», «Английская испанка»), 
нравоописательные («Ринконете и Кортадильо») и философско-
сентенциозные («Лиценциат Видриера», «Беседа двух собак»), хотя 
строгое разграничение здесь невозможно, т. к. во многих новеллах 
присутствуют черты, характеризующие другие группы. Славу ав-
тору принёс роман «Дон Кихот». Это произведение было задумано 
как пародия на рыцарские романы. Осмеивая их, Сервантес боролся 
со старым феодальным сознанием. Роман носит по большей части 
абстрактный, идеалистический характер. Дон Кихот, бедный про-
винциальный идальго, сведенный с ума чтением рыцарских рома-
нов и решивший восстановить древний институт странствующего 
рыцарства. Сервантес высмеивает Дон Кихота, но вместе с тем он 
полон глубокого сочувствия к нему. Сервантес гениально уловил ос-
новные тенденции и проблемы своей эпохи, обобщив их в образах 
Дон Кихота и Санчо Пансо.

Возрождение в Англии прошло несколько этапов в своем раз-
витии. Ранний его период совпал с Реформацией. Вопросы рели-
гии и церковной жизни для ранних английских гуманистов играли 
большую роль, т. к. первые увлечения античной литературой и ми-
ром новых философских идей хронологически совпали в Англии 
с жизненным интересом к проблемам назревавшей Реформации. 
Во второй период положение меняется. Уничтожая экономическое 
и политическое могущество церкви, королевская власть тем самым 
подрывала и ее авторитет, и ее сильное до того времени идейное вли-
яние. Наибольший расцвет идей Возрождения приходится в Англии 
на период царствования королевы Елизаветы (1558 – 1603). Особое 
развитие получает переводная литература. Необычно широкое раз-



50

витие получает художественная литература. Идя по пути лириков 
Уайета и Серрея, расцветает блестящая плеяда лирических поэтов; 
другие поэты создают эпические поэмы. Быстро развивается анг-
лийский роман: рыцарский, пастушеский, авантюрный и реально-
бытовой; возникает богатая драматургия. Но этот расцвет во второй 
половине XVI века был кратковременным. В начале XVII века ос-
новная масса английской буржуазии выступает против всей систе-
мы английского абсолютизма. Главным врагом английских гуманис-
тов оказалось новое общество, построенное на капиталистической 
собственности и наживе. Гуманисты остро и болезненно реагирова-
ли на происходящее в жизни, в ряду которых был крупнейший поэт 
того времени Уильям Шекспир (1564 – 1616). Он родился в город-
ке Стретфорде на Эвоне и был сыном зажиточного перчаточника. 
В очень молодые годы он женился, а около 1587 года переселился в 
Лондон, где работал суфлером в разных театрах. Потом он попадает 
в личную лондонскую труппу в качестве актера и драматурга. 

Члены группы в 1599 году выстроили театр под названием 
«Глобус», где ставились пьесы Шекспира. Около 1593 года Шекс-
пир сблизился с группой молодых аристократов, любителей театра, 
одному из которых он посвятил две свои поэмы: «Венера и Адонис» 
и «Обесчещенная Лукреция». В 1609 году был издан сборник со-
нетов. Недраматические произведения составляют значительную 
часть наследия Шекспира. Обе поэмы принадлежат к позднеренес-
сансному жанру поэм на античные легендарно-исторические или 
мифологические сюжеты. Сборник 154 сонетов Шекспира обнару-
живает сильное итальянское влияние. Но и здесь условность жан-
ра сведена Шекспиром до минимума, и в традиционную сонетную 
форму вложено живое содержание страстных переживаний и раз-
думий. Что касается пьес, то в этом творчество Шекспира делится 
на три периода. Первый характеризуется оптимизмом, господством 
светлого жизнеощущения, веселых тонов. Сюда относятся жиз-
нерадостные комедии Шекспира, нередко окрашенные глубоким 
лиризмом: «Сон в летнюю ночь» (1595), «Венецианский купец» 
(1596), «Двенадцатая ночь» (1600) и др. Одновременно Шекспир 
создает серию своих «хроник» (пьес на сюжеты из английской 
истории): «Ричард III» (1592), «Ричард II» (1595) и др. Хотя они 
изображают мрачные картины, все же в них преобладает вера в 



51

жизнь, в победу доброго начала. К этому периоду относятся траге-
дии «Ромео и Джульетта» (1595) и «Юлий Цезарь» (1599). Первая 
из них, несмотря на трагический сюжет, написана в светлых тонах 
и содержит множество веселых сцен, напоминающих возникшие 
одновременно комедии Шекспира. Вторая, более суровая, являет-
ся переходом ко второму периоду. В это время, с 1601 – 1608 года, 
Шекспир разрешает великие трагические проблемы жизни, при-
чем в его вере в жизнь чувствуются нотки пессимизма. Регулярно, 
по одной в год, он пишет свои трагедии: «Гамлет» (1601), «Отел-
ло» (1604), «Король Лир» (1605) и др. Он не перестает сочинять 
и комедии, но все комедии этого периода, за исключением лишь 
«Виндзорских насмешниц» (1601 – 1602), уже не имеют характе-
ра беспечного веселья, и содержат сильный трагический элемент 
(«Мера за меру», 1604). В третий период, с 1608 – 1612 гг., Шекс-
пир пишет почти исключительно «трагикомедии» (пьесы с остро 
драматическим содержанием, но со счастливым концом), в кото-
рых проявляется лирическое отношение к жизни: «Цимбелин» 
(1609), «Зимняя сказка» (1610), «Буря» (1612). 

Лекция 6. Художественные направления  
в литературе XVII века

В литературе XVII века отчетливо выделяются 3 художествен-
ных направления: ренессансный реализм, несущий традиции гума-
нистов Возрождения, классицизм и барокко. Каждое из этих направ-
лений имело свою эстетическую программу. 

 Особое место в общеевропейской культуре XVII столетия за-
няло искусство барокко. Его первые признаки проявились уже в 
предшествующем столетии, в годы позднего Ренессанса, и само 
слово как синоним чего-то мрачного, тяжеловесного появилось уже 
на страницах «Опытов» Монтеня, в последних книгах Рабле. Закон-
ченные формы искусство барокко обрело в XVII веке. Поэтов, ху-
дожников стали привлекать к себе темы кошмара и ужаса. На смену 
скептическому отношению к религии, свойственному гуманистам 
Возрождения, пришла религиозная исступленность (П. Кальдерон 
«Поклонение кресту»). Тема ничтожества человека перед божест-
венной грозной силой зазвучала в искусстве барокко. Для барочных 



52

писателей мир был полон причудливых сочетаний, беспорядочен, 
разорван, противоречив (П. Кальдерон). Литература барокко уводила 
человека в мир несбыточных грез и сновидений. Тем не менее худож-
ники барокко сохранили связь с искусством Ренессанса. В Испании 
П. Кальдерон, поэт-католик, страстный приверженец христианства, 
создал великолепный гимн человеческой земной любви (драма «Лю-
бовь после смерти»). В поэзии англичанина Джона Донна религиоз-
ная мистика переплеталась в прославлении плотских чувств. 

При всем критическом отношении к идейным позициям художни-
ков барокко нельзя отрицать того бесспорного факта, что они создали 
произведения, обладающие огромной художественной ценностью. 

Второе литературное направление XVII века – классицизм, ро-
дилось в университетских кругах и несло в себе следы книжнос-
ти. Родиной его была Италия. Классицизм возник вместе с возрож-
денным античным театром и первоначально мыслился как прямое 
противопоставление «варварской» средневековой драматургии. 
Поэтому наиболее яркое воплощение классицизм получил прежде 
всего в драматургии. Правильность, рационалистическая строгость 
и логичность развития сюжета, абстрактность художественного об-
раза, патетика речи, величественные позы и жесты, одиннадцати-
сложный, нерифмованный стих – вот основные особенности пьес, 
которые стали обязательны для всех классицистических трагедий. 
Из Италии классицизм перекочевывает во Францию, Англию, Ис-
панию, Германию. Классицизм нес в себе здоровое мироощущение. 
Ему были чужды настроения отчаяния и пессимизма. Его роднит 
с Ренессансом вера в разум. Искусству высокого барокко и клас-
сицизма одинаково свойственна монументальность, но трагедия 
барокко подавляет, внушает чувство отчаяния, идею ничтожества 
человеческих сил, а трагедия же классицистов возвышает, утверж-
дает величие человека, сильного и прекрасного в своих страдани-
ях и гибели. Классицизм всегда полон гражданского пафоса. Герои 
П. Корнеля жертвуют собой ради короля, герои М.Ф.А. Вольтера – 
ради народа и свободы. Неслучайно поэтому в годы революции в 
театрах Парижа шла классицистическая трагедия Вольтера «Брут». 
В годы революции Мари-Жозеф Шенье пишет и ставит свою тра-
гедию «Карл IX», выдержанную в строгих рамках революционного 
классицизма.



53

Ренессансный реализм продолжил демократические традиции 
гуманистов Возрождения. Яркий представитель этого литератур-
ного направления Лопе де Вега противопоставил унынию, пес-
симизму, отчаянию поэтов барочного направления неиссякаемую 
оптимистическую энергию своих великолепных комедий, полных 
солнца и жизненных сил. Лопе де Вега вместе с тем отбросил и 
«ученую» догму классицистической теории, ратуя за свободное 
вдохновение художника и близость его к массовому зрителю. Ху-
дожники ренессансного реализма XVII века были верны жизнелю-
бивым идеалам, провозглашенным в великую эпоху Ренессанса. 
Однако у них уже не было того размаха и глубины мысли, того 
всеохватывающего взгляда на мир, который отличал создателей 
шедевров Ренессанса. Они не хотели ломать голову над извечны-
ми трагическими вопросами мира, которые волновали писателей 
барокко; их не привлекала и политико-психологическая пробле-
матика писателей-классицистов. Они обратились к изображению 
жизни не мудрствующих лукаво людей с их бедами и радостями. 
Реализм этих писателей носил подчеркнуто приземленный харак-
тер («Мещанский роман» Фюретьера).

Лекции 7. Основные литературные направления 
эпохи европейского Просвещения (XVIII век)

 Поскольку политическая борьба прогрессивных сил Европы в 
XVIII столетии носила в основном антифеодальный характер, поэ-
тому и литература этого периода являлась по преимуществу анти-
феодальной, иначе говоря, – просветительской. Термин «просве-
щение» в широком значении понимается как просвещение народа, 
приобщение народных масс к культуре, наукам, искусству. Термин 
«просвещение» имеет и более узкое историческое значение: этим 
термином принято называть интелектуальное движение, развернув-
шееся в период решающих боев буржуазии с феодализмом. Про-
свещение как явление идеологическое послужило идейной осно-
вой целого ряда литературных направлений XVIII века. Главные из 
них – просветительский классицизм, просветительский реализм и 
сентиментализм.



54

Широкое распространение в литературе эпохи Просвещения 
получил просветительский классицизм. Крупнейшим его предста-
вителем в поэзии и в драматургии, особенно в трагедийном жанре, 
был Вольтер. В своих трагедиях он громит религиозный фанатизм 
и прославляет тираноборцев. В своих одах он поет гимны научному 
процессу. Его герои умирают за политические вольности, за свобо-
ду человеческой мысли. Классицисты в процессе создания харак-
тера стремились выделить и усилить гражданское начало в челове-
ке, принижая его естественно человеческие качества. Отмеченное 
своеобразие объясняется тем, что теоретики классицизма рассмат-
ривали искусство, прежде всего, как средство морально-политичес-
кой пропаганды. 

Особое место в просветительской литературе занимает так на-
зываемый «веймарский классицизм». Его теоретические принципы 
получили наиболее яркое воплощение в «Ифигении в Тавриде» 
Гете, в стихотворениях Шиллера на темы, взятые из античности. 
Обращение Гете и Шиллера к античному миру было вызвано иными 
причинами, чем у Вольтера. Для немецких поэтов древняя Греция – 
царство общественной гармонии и совершенной человечности. Они 
стремятся противопоставить ее полнокровную жизнь убожеству 
немецкой действительности и на ее примере решить вопросы гу-
манистического воспитания людей. Просветительский классицизм 
при всех его достоинствах был основан на принципах подражания 
античным образцам. В их творчестве не было исторически конкрет-
ного воспроизведения жизни.

В борьбе с подражательными и идеализирующими тенденциями 
классицизма в просветительской литературе к середине XVIII века 
формируется новый художественный метод – просветительский 
реализм. Его наиболее крупными теоретиками были Д. Дидро и 
Г. Э. Лессинг. Для них характерно стремление максимально при-
близить искусство к истокам современной им жизни, освободить 
его от влияния античной мифологии. Защита ими современной 
тематики имела большое прогрессивное значение и помогала раз-
витию творчества, близкого и понятного широким массам народа. 
В ориентации на демократического читателя и зрителя состояла 
важная черта эстетических воззрений просветителей-реалистов. В 
первую половину XVIII столетия во Франции получает распростра-



55

нение «слезная комедия», в которой изображались всевозможные 
добродетели человека третьего сословия. Родоначальниками жан-
ра были Детуш и П. Лашоссе, в Германии он нашел приверженца в 
лице К. Геллерта. Крупным художественным достижением просве-
тительской литературы был реалистический роман, эпос «частной 
жизни». Развитие его связано с формированием новых буржуазных 
отношений. В 1719 году выходит в свет «Робинзон Крузо» Д. Де-
фо – произведение, прославляющее инициативу, предприимчивость 
человека, порожденного буржуазным строем. Просветители-рома-
нисты явились продолжателями традиций Возрождения, используя 
форму испанского плутовского романа («Молль Флендерс» Д. Де-
фо, «Жиль Блас» А. Лесажа).

В эпоху Просвещения получает распространение анакреонти-
ческая поэзия, прославляющая вино, любовь, дружбу и другие ра-
дости повседневной человеческой жизни. Особенно много поэтов-
анакреонтиков выдвинула французская литература (Шолье, Грекур, 
Парни, Лафар и др.). Немало их было в Германии (Гагедорн, Глейм, 
Уц). Выдающимся явлением в европейской поэзии XVIII века было 
творчество великого народного поэта Шотландии Роберта Бернса, 
который в своих жизнерадостных поэмах, эпиграммах раскрыл 
душу своего народа, передал любовь шотландцев к своей родине, их 
критическое отношение к светским и церковным владыкам. Особен-
но велики достижения в лирике молодого Гете, который в своих сти-
хах воспел молодость, свежесть, искренность юношеского чувства, 
выразил свое «языческое» восхищение красотой природы. Таким 
образом, для просветителей правда и выразительность объявляют-
ся основными законами художественного творчества. В свою оче-
редь, Д. Дидро и Г. Э. Лессинг борются за введение в современную 
литературу героя, который был бы тесно связан с породившей его 
буржуазной средой своими занятиями, привычками, особенностями 
языка, но в то же время по строю своих мыслей и чувств возвышался 
бы над своим сословием, служил бы ему примером для действенно-
го подражания. Они хотели реального буржуа сделать выразителем 
просветительских идей. Реалисты эпохи Просвещения изображают 
человека конкретно исторически. Особенным богатством быто-
вых зарисовок отличается английский роман (Д. Дефо, Г. Филдинг, 
Т. Смоллетт). Социальная конкретность наличествует также и в ре-



56

алистической драме. Писатели реалистического направления стре-
мились объяснить поведение людей обстоятельствами их жизни. 
В реалистическом искусстве XVIII века обычно обнаруживается 
два слоя. Один – реальный, бытовой, как бы списанный с натуры, 
«населенный» вполне реальными людьми; другой создан вообра-
жением писателя, в нем обитают «идеальные герои». Естественно, 
вполне реалистическим может быть признан только первый пласт, 
второй уже выходит за пределы реализма, он несет в себе черты ус-
ловности и схематизма. Противопоставление идеального реальному 
осуществляется в реалистической литературе XVIII века по-разно-
му. Иногда оно происходит в форме резкого разделения персонажей 
на отрицательных и положительных («Эмилия Галотти» Г. Э. Лес-
синга). Нередко один и тот же герой начинает свой жизненный путь 
как реальный представитель реальной общественной среды, «гре-
шит», а заканчивает его вполне добродетельным человеком (романы 
Г. Филдинга, Т. Смоллетта, И. Гете). Таким образом, произведения 
реалистической литературы представляют собой сплав реального 
и идеального. Но отмеченная двойственность реализма XVIII века 
не является абсолютным законом. Иногда положительные герои так 
же, как и отрицательные, вполне реальны и исторически конкретны 
(«Севильский цирюльник» и «Женитьба Фигаро» П. Бомарше).

 Во второй половине XVIII века просветительская идеология 
переживает кризис. Все более обнаруживаются противоречия, ан-
тигуманистическая сущность буржуазного общества, на которое 
возлагали надежды теоретики Просвещения. Рушились прогнозы 
просветителей относительно торжества царства свободы, равенства 
и братства. В этих условиях формируется сентиментализм – свое-
образное идейное течение и особое направление в просветитель-
ской литературе. Сентименталисты скептически относятся к разу-
му, подвергают сомнению его право на руководство историческим 
процессом, так как исторический ход событий не подтвердил блес-
тящих обещаний просветителей. Единственным средством позна-
ния действительности они объявляют чувство, а наиболее ценным 
качеством человека считают «чувствительность». Тем не менее сен-
тиментализм не един. Сентименталисты делятся на два «разряда»: 
активных и пассивных. Активное, наиболее демократическое кры-



57

ло представлено Ж.-Ж. Руссо и немецкими поэтами «бури и натис-
ка». Пассивную группу составляют английские писатели (Л. Стерн, 
Томсон, Грей и др.). Тех и других сближает критический взгляд на 
феодальное общество, на буржуазный прогресс, культ природы и 
«естественного человека». Но они существенно расходятся в своей  
программе. Активные сентименталисты поднимают голос протеста 
против социального гнета, дворянской культуры, ставят вопрос о 
преобразовании общественных отношений в соответствии с пот-
ребностями народа. Пассивные сентименталисты стремятся при-
нципиально отойти от политики и общественной борьбы. В век 
острых, тревожных и непонятных им социальных изменений они 
хотят найти спасение в «частной жизни», в мире сердца и души. 
Сентименталисты в своем творчестве подвергли критике развра-
щенность, бессердечие дворянства, расчетливость, холодный прак-
тицизм буржуазии. Их симпатии всецело на стороне трудового на-
рода, который в общении с природой сохранил чистоту нравов и 
высокую человечность. Их мало интересует действительность в ее 
сложнейших противоречиях. Сентиментально настроенный герой 
обычно не выходит за пределы семейных отношений. Жизнь души 
и сердца находится в центре внимания и активных сентименталис-
тов (роман Ж. -Ж. Руссо «Новая Элоиза»). Сентиментальной на-
строенностью могут отличаться и реалистические произведения. 
Показательный пример тому – «Страдания молодого Вертера» 
И. В. Гете. По кругу своих интересов, по стилю поведения Вер-
тер, несомненно, юноша сентиментального типа, но как художес-
твенный образ он создан в традициях реалистического искусства. 
Поэтому «Страдания молодого Вертера» – произведение просве-
тительского реализма, поскольку сентиментализм, рассматривае-
мый в идейном плане, есть одно из ответвлений просветительской 
идеологии, которое «сентиментально» не только по своей идейной 
направленности, но и по своему художественному методу, то есть 
где чувствительный герой изображен в сфере своих переживаний. 
По своему художественному методу сентиментализм близок к ро-
мантизму, но в отличие от сентименталистов романтики выводят 
своих героев на большие дороги истории, заставляют их размыш-
лять о судьбах человечества и принимать активное участие в об-
щественно-политической борьбе. 



58

Лекция 8. Основные художественные 
направления в западной литературеXIX века

Острота социальных противоречий, накал политических 
страстей в противоборстве буржуазии и дворянства, пролетариата 
и буржуазии, пафос национально-освободительных движений – 
такова была историческая почва для развития художественной 
культуры в целом, в том числе и литературы. Исследовать лите-
ратурный процесс XIX века – это значит выявить закономерности 
изменения художественного мышления эпохи, смену направлений, 
школ, стилей.

Романтизм как метод и направление, сложившийся на рубеже 
XVIII – XIX веков, – явление сложное и противоречивое. Романти-
ки начали с отрицания Просвещения. «Царство разума», обещанное 
просветителями, не состоялось. Понятие «народность», уже выдви-
нутое в XVIII веке немецким мыслителем И. Г. Гердером, приобрело 
у романтиков особую популярность. Несомненной заслугой роман-
тиков явилось обращение к сокровищам фольклора. Также роман-
тики создавали модель неотчужденного человека, иллюзию свобо-
ды от всякого отчуждения. Романтики искали идеал то в природе, то 
в мире искусства, то в упоении борьбой, то в яростном сопротивле-
нии любым косным силам. Нравственный пафос романтиков связан, 
прежде всего, с утверждением ценности личности, что нашло выра-
жение и в образах романтических героев. Романтический герой – 
это не просто положительный герой, он даже необязательно должен 
быть положительным, это герой, который отражает тоску поэта по 
идеалу. Переход от Просвещения к романтизму был ознаменован 
коренными изменениями в структуре и иерархии жанров. Субъекти-
визм романтиков, их эмоциональное отношение к изображаемому 
обусловило не только расцвет лирики, но и вторжение лирического 
начала во все жанры. Также крупнейшим художественным откры-
тием эпохи явился исторический роман, основоположником кото-
рого стал В. Скотт. Процесс ломки и трансформации в это время 
переживают философские повести и романы. Философский роман 
XVIII века тяготел к притче; романтический философский роман 
ближе к мифу («Генрих фон Офтердинген» Новалиса). Изменения 
жанровой структуры проходили неодинаково в разных литературах. 
Во Франции уже на первом этапе романтизма выдвигается так назы-



59

ваемая исповедальная проза. Создаются романы, содержание кото-
рых замкнуто в узкой сфере истории главного героя. Это романы о 
саморазоблачении романтического героя. Ведущий жанр немецкой 
литературы романтизма – новелла. Среди немецких новеллистов –  
Генрих Клейст и Э.Т. А. Гофман. Под пером Клейста новелла обрела 
невиданную до того масштабность: он ставил своих героев перед 
неразрешимыми противоречиями, как бы обнажая несовершенство 
современного мироустройства. Также в немецкой литературе боль-
шое распространение получила новелла-сказка («Эликсир сатаны» 
Гофмана). 

Разрушалась иерархия лирических жанров. У романтиков иной 
стала ода: не в честь какого-нибудь лица, а «Ода западному ветру» 
у П. Шелли, «Ода молодости» у А. Мицкевича. А элегия у роман-
тиков служит выражению коренного конфликта между личностью 
и окружающим миром. Важнейшим художественным открытием в 
системе жанров была романтическая поэма. Здесь через образ цен-
трального героя поэмы полнее и ярче раскрывается мировоззрение 
автора, особенности его романтического идеала. Романтики также 
создают богатую пейзажную лирику. Пейзаж романтиков – это не 
только выражение чувства, но и размышление – не столько о при-
роде, сколько о человеке. В пейзажной лирике также весьма значим 
лирический герой с его сложным миром. Романтизм составил це-
лую эпоху в истории литературы Европы. 

В тридцатые годы XIX века в ряде европейских литератур 
утверждаются эстетические принципы критического реализма. 
Одной из ранних жанровых форм был социально-бытовой очерк, 
или, как тогда его именовали, «физиологический» очерк. Это были 
«зарисовки реального быта людей из разных слоев общества и на-
броски социальных типов, взятых чаще всего в их профессиональ-
ном облике» («Очерки Боза» Ч. Диккенса). Открытием критичес-
кого реализма было изображение социального характера, создание 
образа, воплощавшего типические черты современного общества 
(«Человеческая комедия» О. де Бальзака). Новаторским было 
изображение типических обстоятельств, неизбежно связанных с 
попытками уловить закономерности развития жизни, влияющие 
на поведение людей, формирующие их характеры. Весьма сущес-
твенны национальные черты реализма XIX века – это отражение 



60

особого пути исторического развития каждой страны. На этом 
пути могут обозначиться различные этапы, например, французс-
кий реализм 30 – 40-х годов и реализм после революции 1848 года 
имеют свои особенности. Но даже в пределах одного этапа в одной 
стране Стендаль, О. де Бальзак и П. Мериме представляют собой 
не просто художественные индивидуальности, но разные эстети-
ческие тенденции. Со Стендалем связана разработка внутреннего 
монолога, что позволило показывать душевное состояние героя 
(роман «Пармская обитель»). Другой пример – Г. Бюхнер. Как из-
вестно, расцвет реализма в немецкой литературе приходится на 
более позднее время, а мировую известность немецкий роман кри-
тического реализма получает только в XX веке. Однако Бюхнеру 
удалось найти собственный путь в искусстве, во многом отличный 
от самых крупных совершений английского и французского реа-
лизма. И только XX век оценил мастерство изображения смятен-
ного сознания, и оригинальность решения проблемы «личность 
и история», и глубину социального анализа с позиций человека 
труда. Следует отметить особое место тех немногих произведений 
XIX века, которые написаны с позиций революционного рабочего 
класса. На примере творчества Г. Веерта, поэта, публициста, про-
заика, нетрудно убедиться, что при этом меняется самый характер 
реализма. Твердая убежденность в победе рабочего класса опреде-
ляет особую тональность его произведений. Веерт предвосхитил 
художественные открытия XX века, литературу социалистическо-
го реализма. 

	

Лекция 9. Возникновение и развитие 
литературных направлений ХХ в.

Конец XIX – начало ХХ в. в западноевропейских странах, в 
США, в ряде других государств – это новая эпоха перехода капита-
лизма в империалистическую стадию развития. Переходный период 
этого времени, «эпохи империализма и пролетарской революции», 
обусловил сложность литературного развития на данном этапе.

Основным направлением в большинстве зарубежных литератур 
1871 – 1917 гг. стал критический реализм. Его развитие обусловли-
валось национальными, специфическими особенностями каждой из 



61

литератур. В одних странах, как, например, во Франции, Англии, 
критический реализм продолжал традиции «классического» крити-
ческого реализма XIX в.

Критический реализм конца XIX – начала ХХ в. приобретает 
новые черты, характерные для новой эпохи. В отличие от романис-
тов XIX в., еще веривших в победу добра над злом, не отвергавших 
буржуазное общество в целом, некоторые из критических реалис-
тов конца XIX – начала ХХ в. утрачивают оптимистический взгляд 
на жизнь, а большинство из них приемлет новый сложившийся ка-
питалистических порядок (Ги де Мопассан, А. Франс во Франции, 
Т. Гарди, Б. Шоу, Г. Уэллс в Англии, Т. Манн, Г. Манн в Германии).

Писатели-реалисты усиливают внимание к темам неравенства, 
эксплуатации, пошлости и ничтожности буржуазной среды (Р. Рол-
лан, Б. Шоу, Г. Манн, Ф. Норрис, Т. Драйзер). У них нарастает 
социальная критика, которая принимает различные формы: сати-
ра-гротеск у Г. Манна, публицистическая заостренность у Ф. Нор-
риса и Дж. Лондона, глубокий психологизм у Т. Манна, Г. Ибсена, 
Ги де Мопассана. У некоторых писателей заметно тяготение к иро-
нии (Б. Шоу), скепсису (А. Франс). Таким образом, можно говорить 
о многообразии форм в критическом реализме. Используются жан-
ры социально-психологического романа (Г. де Мопассан, Р. Роллан), 
социально-психологической драмы (Г. Ибсен, Б. Шоу), научно-фан-
тастического романа (Г. Уэллс), социально-утопического романа 
(Дж. Лондон, А. Франс, Г. Уэллс), исторического романа и исто-
рической драмы (А. Франс, Р. Роллан, М. Твен). Появляются мно-
готомные эпопеи (А. Франс, Р. Роллан), жанры социального романа 
(Т Драйзер, Дж. Лондон), социальной новеллы и очерка (М. Твен, 
Ф. Норрис), психологического рассказа (Т. Манн).

Писатели-реалисты были людьми разных взглядов и убеждений, 
но основа их творчества была демократической, гуманистической. 
Они выражали чаяния широких народных масс, их стремление к 
справедливости. Среди крестьян, рабочих, трудовой интеллигенции 
они находили своих героев, людей сильных. Критический реализм 
складывался в борьбе с другими литературными направлениями и в 
то же время заимствовал не только прошлые литературные тради-
ции, но испытывал влияние новых течений. 



62

Натурализм как литературное направление возник во Франции 
во второй половине XIX в. К нему примкнули братья Э. и Ж. Гон-
куры, Э. Золя, Ж. К. Гюисманс, А. Сеар. Затем эта школа получила 
распространение в Германии, Англии, США. В Англии под влияни-
ем натурализма складывалось творчество Дж. Гиссинга и Дж. Мура. 
В Германии к нему присоединились А. Гольц и И. Шлаф. В амери-
канской литературе воздействие натурализма испытывали С. Крейн, 
Ф. Норрис, другие писатели. В философской основе натурализма 
лежал позитивизм Огюста Конта, Герберта Спенсера и их последо-
вателей.

Позитивисты распространяли законы природы на человеческое 
общество и утверждали, что нет никакой разницы между людьми 
и другими животными организмами. Все борются за существова-
ние: среди людей, как и среди животных, происходит естественный 
отбор. Позитивисты также считали, что литература, искусство, об-
щественные науки ничем не отличаются от точных наук. Поэтому 
при изучении их нужно использовать научный метод и эксперимент. 
Эти положения позитивизма и других идеалистических течений 
явились краеугольным камнем для создания натуралистической те-
ории, крупнейшим представителем которой выступил Э. Золя. Рас-
цвет натурализма во Франции приходится на 60 – 80-е годы, в США 
и Германии – на 90-е годы.

Протест против буржуазного общества, неприятие его выра-
жали представители неоромантизма и романтизма. Неоромантизм 
получил распространение в Англии, Германии, меньше в других 
странах. В это направление включают Р. Л. Стивенсона, Дж. Кон-
рада, Хаггарда, А. Конан-Дойля, Г. К. Честертона. В Германии дань 
неоромантизму отдали Х. Гофмансталь, Г. Гауптман, В. Газенкле-
вер. Но если критические реалисты и натуралисты критиковали 
капиталистическую действительность, то неоромантики, отвергая 
эстетические ценности буржуазного общества, уводили своих чита-
телей или в далекое прошлое, или в экзотический мир нетронутых 
цивилизацией стран Африки, Азии, Южной Америки. Они создава-
ли свой полный увлекательных приключений мир, в котором дейс-
твовали сильные романтические герои.



63

Слово «декаданс» в переводе на русский язык означает «упа-
док». Этот термин впервые приобрел известность во Франции в 
80-х годах XIX в., когда там стал издаваться журнал под названием 
«Декаданс». Декадентами называли себя французские символисты 
и некоторые другие литераторы. Однако со временем термин приоб-
рел более широкое значение и распространился не только на лите-
ратуру, но и на искусство в целом, философию, эстетику. Под дека-
дансом стали понимать мировосприятие в широком смысле слова, 
характерное для новой эпохи.

В конце XIX в. в европейской литературе сказались настроения 
пессимизма, отчаяния и усталости. Поэты, драматурги, прозаики 
заговорили о мрачной действительности, полном бессилии чело-
века, роковых таинственных силах, господствующих в жизни. Они 
проповедовали культ искусства для искусства, индивидуализм, амо-
рализм.

Важную роль в философском обосновании декаданса сыграли 
немецкие философы Артур Шопенгауэр и Фридрих Ницше. Фило-
софия Шопенгауэра глубоко пессимистична. Она утверждает неот-
вратимость зла и страдания в жизни, борьба с которыми бесполезна, 
т. к. рок, судьба определяют все человеческое существование. Уче-
ние Ницше явилось, пожалуй, самым ярким порождением реакци-
онной, агрессивной сущности империализма. Если у Шопенгауэра 
главное место отводится «мировой воле», то у Ницше центральную 
роль играет «воля к власти», стремление к господству. Этой волей 
не в одинаковой степени наделены народы, расы: есть высшие (гос-
пода), а есть низшие (подчинённые). Ницше критиковал современ-
ную ему буржуазно-мещанскую культуру, враждебно относился к 
демократии и социализму. Учение о «сверхчеловеке» также являет-
ся одним из узловых положений философии Ницше.

Многие из декадентов были очень одаренными людьми, ис-
кренне любившими искусство. Подавляющее большинство из них 
отвергало буржуазное общество, видя в нем царство пошлости и 
серости. 

Символизм как направление в литературе возник во Франции 
в 70 – 80-х годах XIX в. Затем эта школа появилась в Бельгии, Гер-
мании, Австрии, России. Своим названием символизм обязан слову 
«символ», условно обозначавшему сущность явления вместо его 



64

конкретно-образного выражения. При этом символ употреблялся 
не в его обобщенно-реалистическом или романтическом значении, 
а как выражение субъективного отношения писателя к окружающей 
действительности. В символизме различают несколько различных 
течений, групп. Во Франции наиболее видными его представите-
лями были П. Верлен, А. Рембо, С. Малларме, в Бельгии – М. Ме-
терлинк и Э. Верхарн, в Германии – Г. Гауптман и С. Георге, в Авс-
трии – Р. М. Рильке и Х. Гофмансталь. В каждой стране течение 
обрело национально-историческое своеобразие. Идейная основа 
многих символистов была идеалистической: они обращались к фи-
лософии Шопенгауэра, Ницше, Бергсона. Сложность и противоре-
чивость символизма обусловлены в первую очередь тем, что в по-
нятие «символ» у разных писателей нередко вкладывалось разное 
содержание. Так, у раннего Метерлинка (период маленьких драм) 
символика носит идеалистический, пессимистический характер, 
стремится выразить слабость человека перед грозными силами вез-
десущей судьбы. 

В начале ХХ в. на смену символизму пришли другие литератур-
ные течения – футуризм, экспрессионизм, имажинизм, унанимизм и 
другие, которые стал называть модернистскими, или авангардист-
скими. Относительно термина «модернизм» в литературоведении 
существуют различные мнения. Одни считают, что модернизм рав-
нозначен декадансу. Другие, что модернизм – явление более позднее 
и приходит на смену декадансу и, хотя имеет много общего, в то же 
время отличается от него. Третьи утверждают, что под модернизмом 
следует понимать современные авангардистские течения новейше-
го времени. 

Бесспорно, что модернисты во многом схожи с декадентами. Их 
сближает опора на идеалистическую философию, отрицание реа-
лизма, культ индивидуализма, проповедь эротики и многое другое. 
Однако модернисты не называли себя декадентами. Наоборот, они 
считали, что борются с декадентством и символизмом. Их не удов-
летворяла поэтическая неясность символизма, его поэтика иноска-
заний и намеков. Они утверждали, что создают новое, современное, 
авангардное искусство, претендовали на то, что именно они выра-
жают передовые идеи своего времени.



65

На некоторых модернистов повлияла философия Анри Бергсона 
(1859 – 1941), в основу которой легло учение об интуиции как особом 
способе внутреннего созерцания. Интуитивизм Бергсона повлиял и 
на имажинистов, отстаивавших принцип существования «чистого ис-
кусства» и провозглашавших примат формы над содержанием. 

Формалистическими крайностями была отмечена деятельность 
футуристов, призывавших к разрушению синтаксиса и созданию 
«телеграфного языка». Глава итальянских футуристов Маринетти 
требовал создания такой литературы, которая воспоет машину, тех-
нический прогресс. К футуристам были близки кубисты, считав-
шие, что главным в художественном произведении является форма. 
Кубисты и футуристы обессмысливали язык.

Гораздо сложнее обстоит дело с экспрессионизмом. Экспресси-
онисты, как и многие модернисты, делали упор на авторский субъ-
ективизм, считая, что искусство служит выражению внутреннего 
«я» писателя. Но вместе с этим «левые» немецкие экспрессионисты 
В. Кайзер, Э. Толлер, В. Газенклевер протестовали против насилия, 
призывая к объявлению мира. 

Новая империалистическая эпоха с ее проповедью экспансии, 
колониальными захватами, культом великодержавного шовинизма 
породила и специфическую литературу, призванную оправдывать 
политику агрессии. К такой литературе относится колониалисти-
ческий роман, или, точнее, колониалистическая литература, которая 
получает широкое распространение в западноевропейских странах 
в конце XIX – начале XX в. Крупнейшим представителем этой лите-
ратуры выступил англичанин Ричард Киплинг. Писатель очень ода-
ренный, создавший талантливые произведения, он, тем не менее, 
стал певцом Британской империи, поборником ее колониальной 
экспансии. Во Франции колониалистическая литература была пред-
ставлена именами М. Барреса, Ш. Морраса, К. Фарреса, П. Лотти. В 
Германии пропагандистами идей монархии и империализма, пропо-
ведниками расистских взглядов стали Д. фон Лилиенкрон, О. Люд-
виг, Винклер и др.

Исключительно большое влияние на зарубежную литерату-
ру конца XIX – начала ХХ в. оказало рабочее и социалистическое 
движение, способствовавшее появлению и развитию в ней новых 
течений. Уже Парижская коммуна создала свою литературу, в кото-



66

рой главными темами стали темы народа и его борьбы против экс-
плуататоров. В творчестве видных писателей коммуны – Э. Потье, 
Ж.-Б. Клемана, Л. Мишель, Ж. Валлеса – отражаются интересы ра-
бочего класса, слышится призыв к революционной борьбе.

Распространение социалистической идеологии в рабочем дви-
жении соответствует возникновению социалистической литературы. 
Социалистическая литература появляется в Англии, Дании, Болга-
рии и других странах. Значительное влияние на её развитие оказала 
русская революция 1905 года. Новая социалистическая литература 
способствует возникновению элементов нового художественного 
метода – метода социалистического реализма, которые проявляются 
в творчестве Дж. Лондона, А. Барбюса. И здесь особую роль сыгра-
ла передовая русская литература и творчество М. Горького.

 Идеи социализма получили такое широкое распространение в 
мире, что их влияния не избежали такие крупные зарубежные писа-
тели, как Б. Шоу, Г. Уэллс, Э. Золя, А. Франс. 


